Foi, fraternité, compassion

Je vous encourage a poursuivre votre mission, forts dans la foi, ouverts a
tous dans la fraternité et proches de chacun dans la compassion

ILest bon en ce début d’année pastorale de nous rappeler que notre
mission de coresponsables de pble santé, nous 'avons recue. Cette
mission s’inscrit dans notre vocation de baptisé. En tant que baptisé nous
participons a la mission prophétique, sacerdotale et royale de Jésus.

Notre participation a la mission royale du Christ consiste a prendre soin
des personnes qui nous sont confiées. Le bon roi dans la Bible c’est le roi
bon pasteur, bon berger. C’est celui en qui s’accomplit cette parole
prophétique d’Ezéchiel 34 :

16 La brebis perdue, je la chercherai ; ’égarée, je la rameénerai. Celle qui
est blessée, je la panserai. Celle qui est malade, je lui rendrai des forces.
Celle qui est grasse et vigoureuse, je la garderai, je la ferai paitre selon le
droit.

Au cours de notre récollection, je nous invite a réécouter cet appel du
Christ:

« Venez a ma suite, et je vous ferai pécheurs d’hommes » (Mt 4, 19)
Dans 'évangile de Marc (Mc 1, 16), Jésus dit méme « je vous ferai devenir
pécheurs d’hommes ».

De cette parole du Christ nous pouvons découvrir plusieurs choses :

1. Notre identité de chrétien, de baptisé, nous la recevons du Christ.
Cette identité et la mission qui découle de cette identité ce n’est pas nous
qui Uinventons, ce n’est pas nous qui nous la donnons c’est le Christ qui
nous la donne. Nous ne nous donnons pas nous-méme une mission, nous
la recevons. C’est le Christ qui définit ce que nous sommes appelés a étre
et la mission qu’il nous confie. C’est lui qui dit a ses disciples : «Je vous
ferai pécheurs d’hommes » leur donnant ainsi leur identité de disciples et
leur montrant par son exemple la maniere de Uétre.

2. Ce n’est pas nous qui nous faisons pécheurs d’hommes mais c’est le
Christ qui fait de nous pécheurs d’hommes. Voila pourquoi il dit : «je
vous ferai pécheurs d’hommes. » On ne se fait pas pécheur d’homme pas
plus qu’on ne se fait pas visiteur mais on est appelé et formé a le devenir.



Méme une fois que U'on est visiteur, on n’a jamais fini de le devenir mais on
continue a étre formé a étre visiteur a travers les personnes et les missions
qui nous sont confiées. On est fait visiteur par des personnes que nous
rencontrons.

Que signifie étre pécheur d’homme ?

Les Peres de Eglise nous expliquent ainsi ce que signifie étre pécheur
d’homme:

Pour le poisson, créé pour l’eau, étre sorti de [’eau entraine la mort. Il est
soustrait a son élément vital pour servir de nourriture a ’homme. Mais dans
la mission du pécheur d’hommes, c’est le contraire qui survient. Nous, les
hommes, nous vivons aliénés, dans les eaux salées de la souffrance et de
la mort ; dans un océan d’obscurité, sans lumiere. Le filet de [ ’Evangile
nous tire hors des eaux de la mort et nous introduit dans la splendeur de la
lumiére de Dieu, dans la vraie vie.

Ilen va ainsi dans la mission de pécheur d’hommes, a la suite du Christ, il
faut tirer les hommes hors de [’océan salé de toutes les aliénations vers la
terre de la vie, vers la lumiéere de Dieu. Nous existons pour montrer Dieu aux
hommes.

Venez a ma suite et je vous ferai pécheurs d’hommes : pour que le Christ
puisse faire de nous des pécheurs d’hommes, il faut venir a sa suite pour
apprendre de lui ce que cela signifie concretement. (comment Jésus se
laisse approcher et approche les personnes souffrantes)

3. Le Christ confie cette mission de pécheurs d’hommes a une fratrie, a
une fraternité. Jésus dit bien je vous ferai pécheurs d’hommes. Je ne suis
donc pas seul dans la mission qui m’est confiée par le Christ. D’autres,
comme moi, sont appelés a cette méme mission et c’est ensemble que
nous sommes appelés a tirer les hommes, a Uaide du filet de U'évangile,
hors de 'océan salé de toutes les aliénations vers la lumiere de Dieu.

Pour se faire, chacun a des charismes qui lui sont propres. C’est dans la
mesure ou cette mission se fait ensemble qu’il est plus perceptible, pour
ceux qui en bénéficient, que c’est UEglise et a travers elle, le Christ qui agit
pour eux et non pas tel ou tel individu. C’est dans ce méme esprit que
Jésus envoie ses disciples 2 par 2.



Dans son livre intitulé Evangéliser oui, mais comment ? Une pastorale
paulinienne du dominicain Jean-Michel Poffet qui a enseigné a Uuniversité
de Fribourg et a dirigé UEcole biblique de Jérusalem dit que Paul ne fut pas
seul a évangéliser malgré 'image que nous en avons souvent : un
intellectuel isolé s’adressant du haut de son autorité a des communautés
chrétiennes. Rien n’est moins exact souligne le péere Poffet. Paul fut « avant
tout un pasteur, un fondateur de communautés et surtout [’lanimateur d’un
formidable réseau missionnaire ». Ce ne sont pas moins de 80 personnes
qui sont mentionnées explicitement dans les Lettres, il y en eut
certainement d’autres et le quart sont des femmes. La finale de I’épitre aux
Romains est emblématique : Paul y transmet les salutations de pas moins
de 35 personnes désignées par leur prénom, dont 10 femmes. Le début de
la lettre aux Thessaloniciens commence ainsi : « Paul, Silvain et Timothée a
U’Eglise des Thessaloniciens. La lettre semble donc écrite ou dictée a
plusieurs. Alors que c’est un usage rare dans les lettres de [’Antiquité, c’est
au contraire le fait de presque toutes les lettres de [’Apbtre. Sile pére
Poffet souligne la portée de la mention d’auteurs multiples dans presque
toutes les lettres de Paul, c’est parce que cet usage littéraire est [’écho
d’une pratique apostolique. Paul n’a pas évangélisé seul, il a su s’associer
des aides et partager avec eux la responsabilité de la mission.

Pour le péere Poffet, il faut accorder plus d’importance a cet aspect de la
premiere évangélisation. Paul n’a pas évangélisé seul, mais en communion
avec d’autres. Souvent, il exprime son souci de 'unité des croyants dans
les diverses communautés. Le travail d’évangélisation de Paul est des
Uorigine porté, soutenu, fécondé par la communion de ceux qui en parlent.

Cette mission de pécheur d’hommes qui consiste a guérir nous est révélée
dans la liturgie. (lex orandi lex credendi)

La liturgie révele cette mission confiée a UEglise de guérison de toute
maladie et de toute infirmité lors de la messe chrismale et plus
précisément lors de la bénédiction de 'huile des malades :

Dans ’homélie de la messe chrismale qu’il prononga en 2011, le pape
Benoit XVI a souligné que Uhuile pour 'onction des malades est
Uexpression sacramentelle visible de cette mission de UEglise qui
consiste a guérir:

Avec l’huile pour ’Onction des malades, nous avons devant nous la
multitude des personnes qui souffrent : les affamés et les assoiffés, les



victimes de la violence sur tous les continents, les malades avec toutes
leurs douleurs, leurs espérances et leurs désespoirs, les persécutés et les
opprimés, les personnes au coeur brisé. A propos du premier envoi des
disciples par Jésus, saint Luc raconte : «ll les envoya proclamer le Royaume
de Dieu et faire des guérisons» (9, 2). Guérir est une tache primordiale
confiée par Jésus a UEglise, suivant ’exemple donné par lui-méme alors
qu’il parcourait les routes du pays en guérissant.

Toujours dans cette homélie, Benoit XVl voit dans 'annonce du Royaume
un processus de guérison : L’annonce du Royaume de Dieu qui est celle de
la bonté infinie de Dieu, doit susciter avant tout ceci : guérir le coeur blessé
des hommes. L’homme, par sa propre essence, est un étre en relation.
Toutefois, sila relation fondamentale, la relation avec Dieu, est perturbée,
alors tout le reste aussi est perturbé. Si notre rapport a Dieu est perturbé, si
[’orientation fondamentale de notre étre est erronée, nous ne pouvons pas
non plus vraiment guérir dans le corps et dans [’dme. Pour cela, la guérison
premiere et fondamentale advient dans la rencontre avec le Christ qui nous
réconcilie avec Dieu et guérit notre cceur brisé. Mais en plus de cette tdche
centrale, la guérison concrete de la maladie et de la souffrance fait aussi
partie de la mission essentielle de [’Eglise. L’huile pour [’Onction des
malades est ’expression sacramentelle visible de cette mission. Depuis
les débuts, Uappel a guérir a muri dans UEglise, ainsi que 'amour prévenant
envers les personnes tourmentées dans le corps ou dans l’éame.

C’est la une occasion de remercier les sceurs et les freres qui dans le
monde entier portent aux hommes un amour qui guérit, sans tenir compte
de leur position ou de leur confession religieuse. Depuis Elisabeth de
Thuringe, Vincent de Paul, Louise de Marillac, Camille de Lellis jusqu’a
Mere Teresa — pour ne rappeler que quelques noms — le monde est traversé
par un sillon lumineux de personnes, qui tire son origine de 'amour de
Jésus pour les souffrants et les malades. C’est pourquoi nous remercions
maintenant le Seigneur. C’est pourquoi, nous remercions tous ceux qui, en
vertu de leur foi et de leur amour, se mettent aux cétés des souffrants,
apportant ainsi, en fin de compte, un témoignage de la propre bonté de
Dieu. L’huile pour ’'Onction des malades est un signe de cette huile de la
bonté du cceur, que ces personnes —avec leur compétence professionnelle
— portent aux personnes qui souffrent. Sans parler du Christ, elles le
manifestent.



Les oraisons de la messe votive pour les malades et les infirmes révelent
également Uimportance de cette mission de guérison confiée par le Christ
a UEglise:

PRIERE D’OUVERTURE

Dieu qui veux étre la vie de tout homme, Dieu qui n’abandonnes aucun de
tes enfants, accorde a nos malades la force de lutter pour guérir : qu’ils
découvrent dans leur épreuve combien tu peux étre proche d’eux par des
fréres et sceurs qui soutiennent leur courage, par [’espérance que tu leur
donnes en Jésus Christ. Lui qui.

La découverte de la proximité de Dieu passe par la proximité de freres et
sceurs qui soutiennent leur courage. Témoignage de Dominique
Crevecoeur et d’Enzo Bianchi qui dit: il n’y a pas de réponses certaines au
pourquoi de la souffrance par contre il peuty avoir une réponse aux
hommes et aux femmes qui souffrent et la réponse aux hommes et aux
femmes qui souffrent c’est notre présence a leur coté, notre proximite.
C’est a travers cette proximité qu’ils pourront peut-étre voir que Dieu est
avec eux dans leur épreuve. Pere Damien.

Telle est aussi la conviction du bienheureux Pierre Claverie lorsqu’il dit
pourquoiil a décidé de rester en Algérie alors que ce pays étaitafeu et a
sang.

« Nous sommes la-bas a cause de ce Messie crucifié. A cause de rien
d’autre et de personne d’autre ! Nous n’avons aucun intérét a sauver,
aucune influence a maintenir. Nous ne sommes pas poussés par quelque
perversion masochiste. Nous n’avons aucun pouvoir, mais sommes la
comme au chevet d’un ami, d’un frere malade en silence, en lui serrant la
main, en lui tenant le front. A cause de Jésus parce que c’est lui qui souffre
la, dans cette violence qui n’épargne personne, crucifié a nouveau dans la
chair de milliers d’innocents.

Comme Marie, sa mére et saint Jean, nous sommes la au pied de la Croix
ou Jésus meurt abandonné des siens et raillé par la foule. N’est-il pas
essentiel pour le chrétien d’étre présent dans les lieux de souffrance, dans
les lieux de déréliction, d’abandon ?

Ou serait l’Eglise de Jésus-Christ, elle-méme Corps du Christ si elle n’était
pas la d’abord ? Je crois qu’elle meurt de n’étre pas assez proche de la
Croix de son Seigneur. Si paradoxal que cela puisse paraitre, et saint Paul



le montre bien, la force, la vitalité, ’espérance chrétienne, la fécondité de
[’Eglise viennent de (3. Pas ailleurs, ni autrement.

Elle se trompe, I’Eglise, et elle trompe le monde, lorsqu’elle se situe
comme une puissance parmi d’autres, comme une organisation
humanitaire ou comme un mouvement évangélique a grand spectacle. Elle
peut briller, elle ne bridle pas du feu de ’'amour de Dieu, « fort comme la
mort» comme le dit le Cantique des cantiques. Car il s’agit bien d’amour
ici, d’amour d’abord et d’amour seul. Une passion dont Jésus nous a donné
le godt et tracé le chemin. “Il n’y a pas de plus grand amour que de donner
savie pour ceux qu’on aime”... »

Mgr Pierre Claverie, évéque d’Oran, Algérie
PRIERE SUR LES OFFRANDES

Accueille, Seigneur, l’offrande et la priere que nous te présentons pour les
malades : en s’unissant au Christ immolé pour les hommes, qu’ils
recoivent de croire que tu les aimes en lui : qu’ils soient aux yeux des biens
portants les signes que UEsprit travaille ce monde. Par Jésus.

Les personnes malades sont pour nous un signe de Dieu aux yeux des
biens portants. Cela ne va pas que dans un sens. Il n’y a pas que les bien
portants qui sont signes de Dieu pour les souffrants mais les souffrants
sont aussi pour les bien portants signes de Dieu. Ils ont aussi un message a
transmettre.

PRIERE APRES LA COMMUNION

Dieu qui prends soin de nous en nous donnant le pain qui fait vivre, daigne
prendre soin de nos malades : que cette eucharistie suscite parmi nous
des fréres qui les entourent de ta tendresse et les aident a guérir en
soutenant leur patience. Par Jésus.

La priere pour les malades peut susciter des vocations et fait prendre
conscience de 'importance de se faire proche d’eux.

La guérison fait aussi partie de la mission de pécheur d'homme et comme
Jésus nous sommes confrontés a la souffrance, celle des autres ou la
notre.

La rencontre avec une personne souffrante peut se faire a Uinitiative de la
personne malade qui s’adresse a nous ou via la demande d’un de ses
proches ou de notre propre initiative.



Une personne souffrante peut passer de la révolte a la foi ou de lafoi a la
révolte ou rester dans la foi ou la révolte.

Nous référant a Jésus qui fait de nous des pécheurs d’hommes, nous
apprenons de lui 4 attitudes fondamentales dans Uapproche des malades :

Ecouter
Voir
Toucher
Parler

La compassion, qui est tres étroitement liée a la fraternité. Compassion
signifie souffrir avec 'autre, partager ses sentiments : c’est un beau mot!
Comme nous le savons, en effet, la compassion ne consiste pas a faire
Uaumodne aux freres et sceurs nécessiteux, en les regardant de haut en bas,
les regardant du haut de leurs sécurités et de leurs privileges, mais au
contraire, la compassion signifie se faire proches les uns des autres, se
dépouiller de tout ce qui nous empéche de nous abaisser pour entrer
vraiment en contact avec ceux qui sont a terre, et ainsi les relever et leur
redonner espoir (cf. Lett. enc. Fratelli tutti, n. 70).

Et ceci estimportant : toucher la pauvreté. Quand je confesse, je demande
toujours aux adultes :

“Fais-tu laumoéne ?”, et ils répondent généralement oui, parce que ce sont
de bonnes personnes. Mais la deuxieme question est : “ Quand tu fais
aumobne, est-ce que tu touches la main du mendiant ? Le regardes-tu
dans ses yeux ? Ou bien tu lui lances la piece de loin pour ne pas le toucher
?” C’est une chose que nous devons tous apprendre : la compassion
signifie souffrir, endurer, accompagner avec les sentiments ceux qui
souffrent et les embrasser, les accompagner. Mais ce n’est pas tout : cela
signifie également accueillir leurs réves et leurs désirs de rédemption et de
justice, en prendre soin, s’en faire des promoteurs et des coopérateurs, en
impliquant également les autres personnes, élargissant le “réseau” et les
frontieres dans un grand dynamisme expansif de charité (cf. ibid., n. 203).
Et cela ne veut pas dire étre communiste, cela veut dire charité, cela veut
dire amour.


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

Ily a ceux qui ont peur de la compassion, ily a des personnes qui ont peur
de la compassion, parce qu’ils la considerent comme une faiblesse -
souffrir avec U'autre serait une faiblesse - et qui au contraire exaltent,
comme s’il s’agissait d’une vertu, ’habileté de ceux qui servent leurs
propres intéréts en se tenant a distance de tous, en ne se laissant
“toucher” parrien ni personne, pensant ainsi étre plus lucide et libre
d’atteindre leurs objectifs.

L’évangile de Luc (Lc 17, 11-19) nous dit que Jésus marche vers Jérusalem. Il a
donc en téte un programme bien précis, celui d’aller a Jérusalem.

Aujourd’hui nous dirions qu’il a programmé son GPS pour aller a Jérusalem.
Mais ce que les GPS ne prévoient pas ce sont les imprévus. C’'est ainsi que,
dans sa route vers Jérusalem, dix Iépreux viennent a la rencontre de Jésus.

Ce sont eux qui prennent l'initiative de cette rencontre. Et Jésus, ne fait pas
semblant de ne pas les avoir vus, Jésus ne se dit pas « j”ai mon programme et
puis c’est tout » mais il se laisse rencontrer par ceux-ci et écoute leurs cris :

« Jésus, maitre, prends pitié de nous ». Ces dix lépreux ont raison d’appeler
Jésus maitre car en s’arrétant pour les écouter et les regarder, Jésus nous
montre que ce n’est pas son GPS, son agenda, sa montre qui est maitre de lui
mais que c’est lui, Jésus qui est maitre de son temps. Si notre Dieu est un Dieu
accessible parce qu’ll est maitre de son temps. Notre Dieu est un Dieu qui se
laisse rencontrer, telle est la bonne nouvelle qui nous est offerte ce dimanche.

L’invitation que Jésus adresse a ces dix hommes : « Allez-vous montrer aux
prétres », est une invitation a aller en pelerinage au Temple, tels gu’ils sont,
sans attendre qu’ils soient guéris car pour pouvoir aller a la rencontre de notre
Dieu, nous ne devons pas attendre d’étre plus ceci ou plus cela, d’étre
conforme a ceci ou a cela mais nous pouvons rencontrer notre Dieu tels que
nous sommes sinon nous ne partirions jamais a sa rencontre !

Dans un magnifique documentaire réalisé a propos de ce lieu de pelerinage
qgu’est Lourdes, un des pelerins, Jean, souffrant de la maladie de Charcot dit
gu’a Lourdes, on peut se montrer tel qu’on est.

Je le cite : « Pour moi, Lourdes, c’est un acte de dépassement de moi-méme,
d’oser s’afficher avec tous les autres et dire : voila, on est difforme, on est
infirme, on a toutes les difficultés du monde a faire ce que d’autres font trées
facilement et nous espérons pouvoir nous maintenir vivants au sens le plus
noble du terme. Le handicap ou l'infirmité témoigne d’une souffrance visible
mais qui est le reflet de toutes les souffrances non visibles de chacun.



Quand on est a Lourdes, on peut se montrer tels qu’on est vraiment dans sa
grandeur et dans sa faiblesse »

Alban Teurlai, 'un des deux réalisateurs de ce documentaire sur Lourdes
abonde en ce sens lorsqu’il dit : « Plus que le miracle, c’est ¢a que viennent
chercher les pélerins la-bas, c’est d’étre regardé comme des personnes, c’est
d’étre regardé autrement que la facon dont ils sont regardés le reste du temps »

A la lumiere de cette réflexion, je pense que plus que le miracle, (ils ne le
demandent d’ailleurs méme pas), ce que viennent chercher ces dix |épreux
aupres de Jésus, c’est ce qu’ils n’ont pu trouver nulle part ailleurs : étre
regardés comme des personnes.

Cet évangile nous révele que nous pouvons nous présenter a Jésus, tels que
nous sommes dans notre grandeur et dans notre faiblesse, comme le disait
Jean.

Et c’est parce qu’ils ont pu se présenter a Jésus tels qu’ils sont et qu’ils ont été
invités par lui a se rendre au Temple, tels qu’ils sont, qu’en cours de route, ils
furent purifiés. Purifiés de la mésestime qu’ils avaient d’eux-mémes grace au
regard de Jésus qui les a regardés non pas comme des lépreux mais comme des
étres humains. Ce regard de Jésus les a guéris du regard qu’ils avaient sur eux-
mémes et si Jésus les envoie se montrer aux prétres c’est aussi pour que ceux-
ci guérissent du regard qu’ils avaient sur ces Iépreux et qu’ils les regardent, eux
aussi, comme des étres humains.

Cette bonne nouvelle a laguelle cet évangile nous éveille, nous sommes invités
a I'accueillir en I'incarnant dans notre maniere d’étre. Est-ce que je permets
aux personnes qui viennent a ma rencontre de se présenter a moi telle qu’elle
est. (Eric Hage par rapport a ceux qui viennent sonner pour demander un
sacrement — attitude du pére miséricordieux lors du retour du fils cadet)

C’est parce qu’il était touché par cette bonne nouvelle de I’accessibilité de
notre Dieu qui se laisse rencontrer qu’un des 19 martyrs d’Algérie, le
bienheureux Pierre Claverie en tira cette conséquence concrete pour sa vie : Je
veux vivre, les mains ouvertes, le cceur ouvert et, concretement, la porte
ouverte.

« C’est d’ailleurs une résolution prise, il y a tres longtemps : je laisserai ma porte
ouverte pour laisser l'inattendu faire irruption dans mon jardin japonais ou
chaque pierre a sa place. C’est ainsi généralement que Dieu intervient. Si j’ai
tout prévu, je ne lui laisse aucune chance de m’atteindre.



10

Et puis, je crois que I'accueil est une vertu de base de la foi. Vivre la porte
ouverte au sens propre ou au sens figuré, comme vous voudrez ! »

Jésus avait tout prévu : marcher vers Jérusalem mais tout en vivant le coeur
ouvert et c’est ainsi qu’il a pu laisser I'inattendu, le cri de ces dix |épreux, faire
irruption dans sa vie.

Il peut aussi nous arriver de laisser entrer quelqu’un qui se présente a notre
porte en qui nous reconnaissons le Christ sous les traits d’un pauvre de
passage : c’est ainsi généralement que Dieu intervient. Si j’ai tout prévu, je ne
lui laisse aucune chance de m’atteindre. Acceptons-donc, méme si ce n’est pas
facile, d’étre dérangé. Soyons ouverts a I'inattendu de Dieu et donnons-lui la
permission d’entrer sans frapper, de venir a nous sans rendez-vous programmé
I"avance. Soyons prét a toute annonciation, et a répondre « qu’il me soit fait
selon ta Parole »

A de nombreuses reprises et notamment lors des retraites qu’il précha, Pierre
Claverie partage son expérience de la rencontre car il souhaite que, nous aussi,
nous puissions vivre de belles rencontres en profondeur.

Pour nous y aider, il nous partage ce qui fait, selon lui, que des rencontres
réussissent ou qu’elles ratent.

Les rencontres ratent quand je réduis I’autre, quand je I'écarte ou je I'assimile
pour éviter qu’il soit autre et atténuer ainsi la différence. Une certaine
suffisance rend impossible toute rencontre, tout respect car une telle attitude
tend a assujettir I'autre au lieu de le reconnaitre et de I'accueillir.

Par contre, les rencontres réussissent lorsqu’elles sont empreintes de respect :
Quand je laisse I'autre exprimer ses convictions, quand je le laisse étre.

C’est Congar qui dit : « Les autres sont aussi des sujets, des centres autonomes
et originaux. Or nous tendons toujours en vertu de I'esprit possessif qui nous
habite, a nous considérer pratiquement comme étant seuls de tels sujets, et a
traiter les autres en objets voués simplement a recevoir les retombées de nos
fusées ou a servir de cadre et de décor a la scéne que nous jouons ».

La vérité nous la cherchons ! Peut-étre ai-je davantage approché la vérité que
lui, mais méme si j’en suis convaincu parce que j’ai fait des recherches plus
poussées, parce que c’est mon domaine, parce que c’est ma spécialité, d’abord
j’accepte, méme provisoirement, I'idée qu’il puisse aussi avoir des raisons
valables de croire ce qu’il croit, de dire ce qu’il dit. Apres nous discuterons,
avant de dire « je sais » ou « j’en sais plus que vous ».



11

L’autre a des raisons, a certains égards valables, de voir les choses autrement
qgue moi. Cela revient tout simplement a reconnaitre que I'autre a le droit
d’étre autre, c’est-a-dire lui-méme, pas moi.

Cardinal De Kesel lors I'assemblée du Vicariat du Brabant wallon a beaucoup
insisté, lui aussi, sur 'importance de la rencontre dans notre mission.

Il'y a disait-il, le noyau de I’Eglise mais il y en a beaucoup qui viennent chez nous
pour demander et c’est toujours quelque chose de beau, de tres humain de
rencontrer quelqu’un. La rencontre est toujours gratuite.

On n’a rien a imposer, on veut simplement accueillir les personnes, simplement
les rencontrer, aller a leur rencontre sans arriére-pensées pas par prosélytisme,
pas pour en faire des disciples simplement par respect pour la personne qui
vient me voir. Nous avons besoin de ce respect. Nous vivons dans une société
pluraliste mais il faut toujours respecter 'autre.

Pour le pape Francois I’Eglise ne grandit pas par prosélytisme en essayant de
rencontrer I’autre comme des clients possibles. L’Eglise grandit par attraction.
L’évangile nous invite toujours a courir le risque de la rencontre avec le visage
de l'autre, avec sa présence physique qui interpelle, avec sa souffrance, sa joie.
C’est déja la, dans la qualité humaine de cette rencontre, dans cet intérét
désintéressé que I’évangile s’annonce. Le Seigneur nous précede dans I'autre. A
proprement parler notre mission n’est pas d’apporter a I'autre la présence du
Christ mais de la lui révéler au plus intime de lui-méme. C’est ainsi que Christian
de Chergé ne serait jamais devenu moine s’il n’avait pas rencontré un
musulman croyant.

Beaucoup d’occasions nous sont données d’étre une Eglise a I’écoute de ceux
qgu’elle rencontre. En pensant a ceux qui viennent tres ponctuellement a
I'Eglise, le Cardinal De Kesel ajouta ceci : Je vous demande de ne plus jamais
dire « et apres on ne les voit plus... Ce n’est pas notre affaire, ils sont dans les
mains de Dieu. Le sens de notre rencontre ne dépend pas du résultat qu’on peut
avoir. Ne le dite plus jamais. Ce que nous pouvons faire, c’est les rencontrer, les
accueillir, parler avec eux, écouter pour qu’ils puissent dire ce qu’ils ont sur le
ceceur. Parfois pour eux, c’est la seule occasion. Chaque rencontre est un
moment de gréce.

A Rabat, lors de sa visite au Maroc, le Pape Francgois a également parlé de
I'importance de la rencontre désintéressée : « Affirmer que I’Eglise doit entrer
en dialogue ne reléeve pas d’une mode, encore moins d’une stratégie pour
accroitre le nombre de ses membres. Non ce n’est pas une stratégie.



12

Si I’'Eglise doit entrer en dialogue, c’est par fidélité a son Seigneur et maitre qui,
depuis le commencement, md par I'amour, a voulu entrer en dialogue comme
un ami et nous inviter a participer a son amitié (Vatican Il, Dei Verbum) »

Jean-Marc Aveline dans son livre « Petite théologie de la mission » :

L’engagement de Dieu

La révélation ne se réduit pas a une simple information que Dieu donne sur lui-
méme, pour que nous puissions croire en lui. La révélation, telle que
I’entendent les juifs et les chrétiens est une action, une parole qui est action.

Le dévoilement du coeur de Dieu, I’acte qui nous dit réellement qui il est, ne
s’opere réellement que dans son histoire avec les hommes. Pour se révéler,
Dieu a choisi d’engager avec ’humanité une relation, une conversation que la
Bible raconte en une histoire d’alliance. Le point culminant de 'engagement de
Dieu dans I'histoire des hommes est le mystere de I'incarnation : /e verbe s’est
fait chair et il a habité parmi nous (Jn 1, 14)

Pour Paul VI, la révélation que Dieu a pris l'initiative d’instaurer avec I’'humanité
peut étre représentée comme un dialogue dans lequel le Verbe de Dieu
s’exprime par 'incarnation et ensuite par I'Evangile. Dans cette conversation du
Christ avec les hommes, Dieu laisse comprendre quelque chose de lui-méme.
L’histoire du salut raconte précisément ce dialogue long et divers qui part de
Dieu et noue avec ’lhomme une conversation variée et étonnante.

Dans cette relation par laquelle Dieu se révele, non seulement Dieu donne,
mais Dieu se donne. Le mot dialogue désigne en premier lieu le geste par
lequel nous confessons que Dieu a choisi de se révéler.

Parce que nous confessons que Dieu, pour se faire connaitre, a choisi de se
révéler en entrant en dialogue avec I’humanité, nous comprenons que la
mission de I'Eglise, qui doit s’ajuster au geste de Dieu, doit, elle aussi revétir
un mode dialogal. Le dialogue de salut est I'attitude spirituelle qui convient a la
mission de I'Eglise. Paul VI a fondé une théologie dialogale de la mission sur
une théologie dialogale de la révélation.

Il faut que nous ayons toujours présent cet ineffable et réel rapport de
dialogue offert et établi avec nous par le Pére, par la médiation du Christ dans
I’Esprit-Saint, pour comprendre quel rapport I'Eglise doit chercher a instaurer
et a promouvoir avec ’lhumanité. Le dialogue de salut fut inauguré
spontanément par l'initiative divine : c’est Dieu qui nous a aimés le premier (1
In4,19).



13

Il nous appartient de prendre a notre tour l'initiative pour étendre aux hommes
ce dialogue, sans attendre d’y étre appelés. Le dialogue de salut s’adresse a
tous, sans discrimination aucune. (Col 3, 11). Le n6tre doit étre universel c’est-
a-dire catholique et capable de se nouer avec chacun, sauf si I’homme le refuse
absolument ou feint seulement de 'accueillir.

Nous sommes appelés a vivre le commandement de la mission dans |’attitude
spirituelle du dialogue, elle-méme inspirée du geste de Dieu dans la révélation.
Les chemins de Dieu son toujours adaptés a la situation de chaque personne
humaine. L'universalité de |la proposition du dialogue est a I'image de
I"'universalité de |'offre du salut : chacune, chacun est libre de la refuser.

Cette rencontre n’est pas une instrumentalisation. La proposition du dialogue
est déja une annonce implicite de la Bonne Nouvelle d’un Dieu Trinité, d’un
Dieu qui est en lui-méme, relation d’amour, et qui se révele en proposant a
chaque étre humain une proximité respectueuse qui ouvre au dialogue de
salut. C’est souvent parce que notre théologie n’est pas assez trinitaire qu’il
manque a notre agir missionnaire sa dimension dialogale.

Les deux mains du Pére

Ne pas oublier que I'Esprit présent et ceuvrant dans le monde est I'Esprit du
Fils. Jésus n’est pas le Fils sans I'Esprit avec qui il forme « les deux mains du
Pere ».

Envisagée de facon trinitaire, la mission de I'Eglise se comprend comme
coopération a la mission de I'Esprit, en tant qu’assemblée des témoins du Fils.
C’est I'’Esprit qui forge ces témoins, les convoque en Eglise, leur communique la
grace a travers les sacrements, leur fait le don de la communion et les envoie
en mission pour qu’ils coopérent avec lui.

L’Esprit qui souffle ou il veut n’est en aucune fagon assigné a résidence dans le
cadre étroit de I'Eglise mais pour que son dessein salvifique s"accomplisse, Dieu
a voulu que, en plus du don de ce Fils unique, les disciples de ce Fils, ceux que
le Péere lui a donnés soient associés a ce mystere, comme Saint Paul en fit
I’expérience. C'est la raison pour laquelle I'Eglise recoit la mission d’étre dans le
monde « un sacrement universel de salut ».

Confier 'Evangile

Apprendre a conjuguer l'urgence d’une charité qui nous presse et la patience
d’une fraternité qui lentement se tisse. Le Verbe de Dieu a habité dans



14

I’'homme et s’est fait Fils de ’lhomme pour accoutumer ’lhomme a saisir Dieu et
accoutumer Dieu a habiter dans ’lhomme, selon le bon plaisir du Pére.

La vie cachée de Jésus a Nazareth, bien plus longue que le temps de son
ministere public, fait partie intégrante de son ceuvre salvifique. On ne sauve
pas le monde du dehors, il faut, comme le Verbe de Dieu qui s’est fait homme,
assimiler, en une certaine mesure, les formes de vie de ceux a qui on veut
porter le message du Christ. Le climat du dialogue c’est I'amitié ; bien mieux,
c’est le service.

Confier I’évangile comme on confie un trésor. Vivre de telle sorte que ces
autres aient envie de découvrir ce qui nous fait vivre. Et quand on I’a confié, le
laisser donner en I'autre des fruits pour nous imprévus, par nous inattendus,
nul n’étant propriétaires des dons de I'Esprit.

Ce gue nous ne pouvons faire que si, au préalable, nous avons cherché, avec
constance et discrétion, les traces de I'Esprit dans I’lhumaine destinée de ces
autres auxquels on a voulu confier I'Evangile.

La patience, sans oublier 'urgence, mais aussi I’espérance. Le souci de confier
I’Evangile ne doit jamais faiblir dans la conscience des chrétiens, méme s’il ne
peut s’exprimer, comme pour Charles de Foucauld, que par la présence d’un
tabernacle, planté dans le désert, devant lequel I'adoration prépare la mission
et « d’'une facon que Dieu connait », en amorce la réalisation, dans une
coopération avec I'Esprit, dont on ne découvrira que plus tard, et peut-étre
méme qu’au ciel, I'étonnante fécondité, jaillie d’'une indicible espérance, tant
est puissante la force de la priere et tant est étendue la communion des saints.

Le dialogue, mal compris, ne peut étre pour I'Eglise un paravent de la mauvaise
envie d’enfouir la mission sous les artifices du relativisme ambiant.
L’évangélisation, mal comprise, ne peut devenir pour I'Eglise I'’étendard d’une
volonté de conquéte pour imposer d’improbables « valeurs chrétiennes » en se
pliant a I'identarisme dominant.

« La présence et I'activité de I'Esprit ne concernent pas seulement les individus,
mais la société et I'histoire, les peuples, les cultures, les religions » Jean-Paul Il

Les rapports de I'Eglise avec les autres religions sont inspirés par un double
respect : respect pour ’'homme dans sa quéte de réponses aux questions les
plus profondes de sa vie, et respect pour I'action de I'Esprit dans 'lhomme.



