
04.06.2024 14:43  1 

Thierry Collaud 

 

La grâce de la vieillesse 
Pour la plupart de nos contemporains, la vieillesse n’est pas un âge des plus désirables, vous 

en conviendrez. Les modifications corporelles et psychiques qu’elle entraîne sont  le plus 

souvent décrites sous le mode de la perte (perte de l’élasticité de la peau qui produit les rides, 

perte de la mobilité articulaire, perte de l’ouïe, perte de l’équilibre ou perte de la mémoire). 

La vieillesse ne semble pas être un temps où l’on gagne, mais un temps où ce que l’on avait 

accumulé nous est enlevé.  

Dans l’espace social également, on va accentuer la perte d’influence, le nécessaire abandon 

des rôles sociaux qui constituaient notre identité. Le regard médical souligne encore cette 

impression en faisant de la vieillesse le temps de la maladie, le temps d’une vulnérabilité et 

d’une fragilité accrue. 

Le ressenti négatif, ce sentiment d’être vieux est encore accentué par le regard extérieur que 

notre culture nous pousse à poser sur la personne. Ce qui est valorisé, ce n’est pas d’être 

vieux, mais au contraire c’est de ne pas avoir l’air vieux, de faire plus jeune que son âge. La 

personne se sent donc vieille par son ressenti intérieur, mais aussi à travers le regard des 

autres. Elle se sent mise de côté, exclue du jeu social. Elle est alors comme en attente, mais en 

attente de quoi ? 

Cette manière de voir n’est pas neuve. Dès l’Antiquité et même dans la Bible, la vieillesse si 

elle est vue comme le temps de la sagesse est aussi souvent décrite de manière négative. 

Ainsi au chapitre 12 de l’Ecclésiaste : 

1Et souviens‐toi de ton Créateur aux jours de ton adolescence, 
– avant que ne viennent les mauvais jours 
et que n’arrivent les années dont tu diras : « Je ne les aime pas », 
2– avant que ne s’assombrissent le soleil et la lumière 
et la lune et les étoiles, 
et que les nuages ne reviennent, puis la pluie, 

On a ici une manière de voir la vieillesse qu’on qualifiera de désespérée ou désespérante dans 

la mesure où on en fait le temps du « ne‐plus ». Le déterminisme de la perte nous conduit à 

ne rien pouvoir prévoir d’autre qu’une dégradation progressive, une mort qui vient petit à 

petit. 

J’aimerais vous entraîner à voir la vieillesse sous l’angle inverse. Non pas un temps idéal 

dans  lequel  tout  serait beau et parfait, mais un des  temps de notre vie dont on  sait  les 

vulnérabilités, les difficultés et les souffrances. Mais aussi et surtout un temps qui, comme 

les autres temps, nous est donné pour que nous laissions germer l’espérance pour y ouvrir 

des portes inattendues où la Vie pourra surgir. Un temps pour des naissances incertaines et 

surprenantes qu’il faut constamment attendre et provoquer.  

J’évoquerai  donc  cette  notion  de  temps‐à‐saisir,  de  kairos,  que  représente  la  vieillesse. 

Comment prend‐elle place dans le temps de nos vies, avec sa spécificité. 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / TEMPS  

04.06.2024 14:43  2 

Je dirai ensuite que ce temps il faut non pas le subir, mais y consentir et l’habiter dans tous 

ses  instants.  Je développerai  cette notion d’habitation qui va beaucoup plus  loin que  le 

simple être‐posé‐là.  

Ce temps à saisir et à savoir habiter pourra alors être comme les autres temps de la vie, un 

temps reçu du donateur par excellence, un temps qu’il vient habiter avec nous et où il se 

manifeste, c’est‐à‐dire une grâce. 

I. Temps 

1) Accomplir ses jours 

Premier mouvement : Il faut sortir  la vieillesse du pathologique pour  la remettre dans  le 

temps comme un temps de la vie. 

25 Or,  il  y  avait  à  Jérusalem  un  homme  appelé  Syméon.  C’était  un  homme  juste  et 
religieux, qui attendait la Consolation d’Israël, et l’Esprit Saint était sur lui. 

26 Il avait reçu de l’Esprit Saint l’annonce qu’il ne verrait pas la mort avant d’avoir vu le 
Christ, le Messie du Seigneur. 
27  Sous  l’action  de  l’Esprit,  Syméon  vint  au  Temple.  Au  moment  où  les  parents 
présentaient l’enfant Jésus pour se conformer au rite de la Loi qui le concernait, 
28 Syméon reçut l’enfant dans ses bras, et il bénit Dieu en disant : 
29 « Maintenant, ô Maître souverain, tu peux laisser ton serviteur s’en aller en paix, selon 
ta parole. 
30, Car mes yeux ont vu le salut 
31 que tu préparais à la face des peuples : 
32 lumière qui se révèle aux nations et donne gloire à ton peuple Israël. » 

Il  y  avait  aussi Anne, Hannah  en  hébreu,  c’est‐à‐dire  la  grâce !  Elle  était,  si  on  traduit 

littéralement le grec : « avancée dans ses jours ». C’est plus parlant qu’ʺavancée en âgeʺ. Elle 

avait déjà vécu beaucoup de jours et en avait encore quelques‐uns à vivre. Elle n’était pas 

presque à la fin de son âge, presque morte. Elle avait encore des jours entiers à vivre. Des 

vrais  jours qu’on peut  laisser vides  et déserts, mais  aussi qu’on peut  remplir de vie  et 

d’émerveillement. Chaque jour qui nous est donné est à reprendre avec son début et sa fin. 

Chaque jour se vit, il nous interroge : que vas‐tu faire de moi ? 

La  bénédiction  divine  c’est  quand  chacun  est  capable  d’accomplir  ses  jours,  de  vivre 

pleinement tous ceux qui lui sont donnés en reconnaissant la présence du Seigneur qui les 

habite. 

Ainsi dans la description de la communauté idéale en Is 65 : 

20  Il  n’y  aura  plus  là  de  nourrisson  emporté  en  quelques  jours  ni  de  vieillard  qui 
n’accomplisse pas ses jours. Le plus jeune, en effet, mourra centenaire, 
et le plus malchanceux, c’est centenaire aussi qu’il deviendra moins que rien. 

2) 3 dimensions du temps. 

Ces réflexions nous ramènent à la conception classique du temps qui différencie le chronos, 

le temps qui se déroule indépendamment de nous du kairos, du moment qui se présente 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / TEMPS  

04.06.2024 14:43  3 

comme un lieu possible de résonnance et qu’il faut savoir reconnaître sur la chaîne du temps 

qui passe. Théologiquement, il faudra encore évoquer une troisième dimension du temps, 

qui est sa mise en suspens, c’est la notion d’éternité. 

a) Chronos, le temps qui s’écoule 

Chronos →  le  temps dans  sa durée,  celui  qui  se déroule  régulièrement  et  que mesure 

l’horloge 

Chaque jour est précédé et suivi d’un autre jour. Ainsi ils se suivent et s’enchaînent.  

C’est temps dans lequel nous sommes, le déroulement régulier des instants, indépendamment 

des  actions  humaines,  le  temps  qui  entraîne,  le  temps  qui  ne  se  laisse  pas  arrêter  ni 

influencer.  

Temps qu’on ne maîtrise pas, qui nous arrive, qui scande notre vie. 

Temps de l’enfance, temps de notre âge, temps qui nous fait entrer dans la catégorie des 

vieux, d’abord des jeunes‐vieux à 65 ans puis des vieux‐vieux passés le 85 ans. 

Tous ces temps ont de la valeur, tous ils sont habitables dans l’aujourd’hui de Dieu. 

Sa positivité vient du fait qu’il nous est donné, comme une page blanche pour déployer notre 

existence. Il nous pousse d’ailleurs à le faire. C’est le temps de l’urgence d’une décision ou le 

temps de la remise en question, ceux qui avancent en âge le savent trop bien. Il nous pousse 

à désirer que quelque chose advienne que des événements signifiants le remplissent, que sa 

durée soit créatrice et non destructrice, ce qui est le cas quand plus rien ne le remplit. 

On voit bien  en disant  cela qu’il  importe que  le  chronos ne  soit pas qu’une  succession 

d’instants, mais que ceux‐ci soient densifiés, que  le  temps soit habité. C’est ce que vient 

signifier la notion de καιρόσ / kairos. 

b) Kairos  

Le pape François dans ses catéchèses sur  la vieillesse oppose « l’arrogance du  temps de 

l’horloge » à la « beauté des rythmes de la vie » 

Le temps‐καιρόσ / kairos, c’est ce qui désigne l’épaisseur la densité d’un moment particulier 

du temps‐chronos. Il désigne une portion de temps déterminée par son contenu. 

De quoi seront remplis nos jours ? 

Καιρόσ/kairos était, à l’origine dans l’antiquité grecque, un terme utilisé en médecine pour 

désigner  le moment approprié,  le moment  favorable pour agir sur une maladie,  l’action 

thérapeutique ne devant venir ni trop tôt ni trop tard. Le moment juste, c’est‐à‐dire celui où 

l’action  s’ajuste  à  la maladie  telle  qu’elle  évolue  chez  une  personne  particulière  et  où 

l’intervention appropriée permet de retrouver la santé. 

La question se pose alors : « le moment favorable pour quoi ? ». Au sens médical il faudra 

dire : pour la vie du patient, la vie biologique certes, mais c’est loin d’être suffisant.  

Par analogie, au sens général,  le καῖρος (kairos) c’est  le moment où  la vraie vie,  la vie en 

plénitude (Jn 10,10) trouve l’occasion de sourdre et offre ses prémices qui sont à accueillir et 

à reconnaître.  



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / TEMPS  

04.06.2024 14:43  4 

Alors ce sera le moment favorable pour la guérison pleine, pour la liberté, pour la présence, 

et si imparfaite et provisoire qu’elles puissent être encore, pour la rencontre et la jouissance 

de Dieu et  les uns des autres en Dieu comme dit saint Augustin, en un mot  le moment 

favorable pour le salut. 

La tâche principale en rapport avec le kairos c’est de le reconnaître. Surtout quand il s’agit 

du kairos de la grâce. Il s’agit de ne pas passer à côté de la Visitation divine. 

Lc 19,44 : [Jésus pleure sur Jérusalem]  … Tu n’as pas reconnu le temps (kairos) où tu fus 
visitée !  

Il s’agit de repérer chez le vieillard comme chez tout autre l’instant, la portion de temps qui 

peut devenir porteuse de vie, où la vie peut être réactivée, où on peut souffler sur la braise 

pour la rallumer.  

Pour qui le moment est‐il favorable ? Il faut éviter la réponse trop simple faisant de celui qui 

vient demander de l’aide le seul bénéficiaire. Le moment est toujours favorable pour l’aidé 

et pour l’aidant. Mais pour cela il faut savoir faire coïncider les temps, accepter d’attendre, 

être dans la patience et l’espérance pour l’autre. C’est à ce prix que l’on pourra tenter de 

converger vers un καῖρος (kairos) commun. 

Il y a là le καῖρος (kairos) dans toute sa plénitude, c’est‐à‐dire comme occasion de faire naître 

du  neuf,  quand  il  se  dit  dans  l’ouverture  à  une  présence  l’un  à  l’autre  comme  celle 

magnifique de Jésus et de Marie au matin de Pâques. (Jn, 20,16) 

Jésus lui dit : « Marie ! », se retournant elle lui dit en hébreu « Rabouni ! » 

Un baiser, une accolade ne trouvent leur signification que quand les deux partenaires sont 

dans la coïncidence des καιροί (kairoi) sinon on tombe à plat et rien n’advient. saint François 

qui  embrasse  le  lépreux  amène  à  celui‐ci un  en  plus de  l’aumône,  il  partage  avec  lui  la 

tendresse du baiser et il en retira pour lui‐même une joie et une douceur infinies. 

Progressivement au cours de ma pratique médicale (mais cela vaut pour toute rencontre 

« soignante » … cʹest‐à‐dire toute rencontre) jʹai abandonné lʹidée naïve quʹil y a un malade 

et un médecin et que le médecin guérit le malade. Je pense quʹil faut beaucoup plus faire 

intervenir  le paradigme du guérisseur blessé.  Il y a des blessures partagées qui ont été 

guéries dans lʹinteraction soignant‐soigné, et on se rend compte que ces blessures n’étaient 

pas uniquement chez le malade. 

Encore plus quand il s’agit de la vie et du salut, les moments favorables des uns et des autres 

sont en interdépendances. Ils se construisent ensemble, ils se soutiennent et s’amplifient ou 

au  contraire  s’inhibent mutuellement. C’est  ce  qu’en  éthique  sociale  on  appelle  le  bien 

commun, ce que visait saint Paul en 1Co 12 dans sa métaphore de la communauté comme 

corps où  tous  les membres sont  interdépendants et portent « commun souci  les uns des 

autres » (1Co 12,29). 

c) Éternité 

L’introduction d’une dimension supplémentaire : L’éternité ou le temps de Dieu. 

Comment penser la présence de Dieu à nos côtés ? Dieu‐avec‐nous est‐il pris avec nous dans 

le chronos ?  



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / TEMPS  

04.06.2024 14:43  5 

Non, Dieu transcende le temps, non pas selon le mode d’un avant ou d’un après, mais selon 

celui dʹun éternel présent qui contient tous les temps passés, présent et futur. Saint Augustin 

qui a longuement médité sur le temps dans le célèbre livre XI des Confessions, le résume par 

la formule lapidaire ʺ Ton aujourdʹhui cʹest lʹéternitéʺ. 

L’éternité  n’est pas un  temps  que  l’on  aurait distendu  à  l’infini  (qui  est d’ailleurs plus 

inquiétant  qu’attirant).  L’éternité  est  autre  que  le  temps  c’est‐à‐dire  qu’elle  n’est  pas  une 

succession d’instants, qu’il n’y  a pas  en  elle d’avant  et d’après.  « Ton  aujourd’hui  c’est 

l’éternité  »  la  formule  d’Augustin  renvoie  à  la  notion  de  simultanéité  qui  est  une  des 

caractéristiques fortes de ce concept.  

La deuxième caractéristique de l’éternité découle de cette simultanéité atemporelle.  

L’éternité est une plénitude de vie 

 « Ce qui est vraiment éternel n’est pas seulement étant, il est aussi vivant » dit St Thomas 

renvoyant à la définition classique que Boèce donne de l’éternité : « la possession complète, 

simultanée et parfaite de la vie sans fin ». 

On voit bien que l’on est dans quelque chose de beaucoup plus riche que simplement une 

temporalité plus ou moins dilatée.  

Et alors quand on va dire que les instants de nos vies, nos καιροί (kairoi) sont présents à 

l’éternité de Dieu cela veut dire qu’ils sont mis en lien et qu’ils sont fécondés par sa vie pleine 

et éternelle.  

Ce  que  nous  mobilisons  ou  que  nous  révélons  dans  notre  vie  de  foi,  mais  plus 

spécifiquement dans nos pratiques sacramentelles, c’est justement ce lien, cette coexistence 

entre nos vies et l’éternité de Dieu, cette ouverture possible sur un aujourd’hui, un maintenant 

qui prend une densité extraordinaire et qui devient capable de combattre  le mal  le plus 

radical. 

S. Sophrone de Jérusalem, Hymne de l'office byzantin de la Théophanie 
Aujourd'hui  les  flots du  Jourdain sont changés en source de salut par  la présence du 
Seigneur... Aujourd'hui les offenses des hommes sont effacées dans les eaux du Jourdain. 
Aujourd'hui le paradis s'ouvre devant l'humanité et le Soleil de justice brille sur nous (Ma 
3,20)... Aujourd'hui le Maître se hâte de se faire baptiser afin de relever le genre humain. 
Aujourd'hui celui qui ne peut s'abaisser s'incline devant son propre serviteur pour nous 
délivrer de  l'esclavage. Aujourd'hui nous avons acquis  le Royaume des cieux, car  il n'y 
aura pas de fin au Royaume du Seigneur. 
Aujourd'hui  la  terre  et  la mer  partagent  la  joie  du monde  et  le monde  est  rempli 
d'allégresse. 

En résumé : 

La vieillesse la période de la vie où le chronos, où le temps qui sʹécoule prend une allure 

différente. Il est marqué par une fin. 

La fin c’est le terme, le retour à la poussière.  

Mais la fin, cʹest aussi dans le sens, ce que les anciens appelaient le telos, le but de la course 

lʹarrivée dans le sens sportif du terme.  

Penser  le  temps  et  sa  fin,  cʹest  aussi  les  remettre  en  perspective  dʹéternité  comme  une 

dimension de cette existence déjà. La vie éternelle elle commence déjà maintenant comme le 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / CONSENTIR À HABITER  

04.06.2024 14:43  6 

dit une préface du missel romain : ʺDans cette existence que nous recevons chaque jour de 

ta grâce,  la vie  éternelle  est déjà  commencée  ». Préface,  cʹest‐à‐dire début de  la  liturgie 

eucharistique qui est  lʹexemple  type de  la  réalité divine qui pénètre et  transfigure notre 

temps  humain. Cʹest  ce  quʹon  appelle  le  kairos  le moment  favorable  la  brèche dans  la 

temporalité pour une autre dimension. Sʹil est donné de manière explicite et forte, la plus 

forte, dans lʹeucharistie, cette grâce pénètre nos existences dans de multiples moments. Il est 

alors fondamental de pouvoir les repérer, les reconnaître et sʹen laisser imprégner. 

II. Consentir à habiter 

Entrer dans la vieillesse c’est comme un déménagement. On doit quitter un endroit que l’on 

connaissait bien pour un  lieu  inconnu, une habitation plus petite. On y arrive avec nos 

bagages et il faut réemménager, c’est‐à‐dire réarranger nos souvenirs, nos outils, nos lieux 

de repos et de ressourcement pour continuer à vivre. 

Parfois c’est dur, on ne voulait pas être là. On aurait préféré rester dans l’autre lieu, celui de 

la vie « adulte ». Alors, comme on est bien obligé, on y est en voulant être ailleurs. On subit. 

Mais on ne fait rien quand on subit, on est obnubilé par ce qui nous est imposé et que l’on 

refuse. On n’a qu’une idée c’est de nous en débarrasser au plus vite. Refus de la vieillesse 

qui se cogne à son inéluctabilité. Paul Ricœur nous propose de sortir du subir stérile pour 

passer au consentir.  

Il y a dans nos vies vieillissantes de la limite, de l’indésirable, du pénible, du tragique, du 

douloureux. Si nous consentons à cette  limite, nous pourrons voir alors qu’il nous  reste 

encore malgré tout des espaces de liberté, des possibilités de création, des possibilités de joie. 

Paradoxalement,  consentir  à  habiter  le  lieu  de  la  vieillesse  nous  amène  à  sortir  d’un 

enfermement dans ce que le philosophe appelle « la tristesse du fini ». Ricœur dit qu’alors, 

« ce qui me brise devient le principe d’une efficacité toute nouvelle ». Frère Roger de Taizé 

disait la même chose à sa manière :  

« Sans  arrière‐pensée,  sans  regret,  sans  nostalgie,  cueillir  les  événements,  même 
minimes,  avec  un  émerveillement  non  épuisable.  Va,  chemine, mets  un  pas  devant 
l'autre, avance du doute vers la foi et ne te préoccupe pas des impossibilités. Allume un 
feu, même avec les épines qui te déchirent. » (Vivre l'inespéré, p. 90) 

Plus encore,  le  consentement à  la vieillesse, à  la différence du  subir, va nous  impliquer 

comme acteur actif dans sa construction. Celui qui consent co‐évolue. Alors comment est‐ce 

que nous co‐évoluons avec nos corps, avec le corps vieillissant de ceux qui  marchent en 

même temps que nous ? 

Ne nous leurrons pas, le chemin du consentement est difficile et sans arrêt à refaire, mais 

pour celle ou celui qui y arrive, il est source de joie. C’est justement, dit encore Ricoeur un 

peu plus loin, cette capacité de découvrir une liberté possible au milieu des difficultés qui 

amène à la joie. Il résume cela dans cette formule lapidaire : 

L’homme c’est la joie du oui dans la tristesse du fini 

Si subir nous pousse à un simple être là qui voudrait être ailleurs, le pas du consentir nous 

amène à habiter vraiment le lieu où nous sommes.  



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / GRÂCE  

04.06.2024 14:43  7 

Habiter ça n’est pas seulement occuper un lieu, c’est intégrer ses contraintes (par exemple 

ses dimensions) pour y être véritablement présent.  

Habiter  c’est  construire  avec  l’espace  habité  est  un  rapport  respectueux  qui  sache  le 

« ménager »  c’est‐à‐dire  protéger,  épargner  le  lieu  comme  dit  Heidegger,  lui  « tendre 

amicalement la main » dit le pape François1. Le lieu devient demeure (« maison commune » 

dit Lausato Si’) quand il accueille ceux qui l’habitent et qu’il leur permet d’habiter. 

L’homme n’habite pas en tant qu’il se borne à organiser son séjour sur la terre [LHP, 242] dit 

Heidegger. La véritable manière d’habiter la terre c’est de l’habiter « en poète ». Le problème, 

dit‐il, c’est que  la plupart du temps, « nous habitons vraisemblablement sans  la moindre 

poésie ». 

Il  se  pourrait  donc  que  notre  habitation  sans  poésie,  son  impuissance  à  prendre  la 
mesure,  provinssent  d’un  étrange  excès,  d’une  fureur  de mesure  et de  calcul. … Un 
renversement de cette façon non‐poétique d’habiter nous atteindra‐t‐il et quand ? Nous 
ne pouvons l’espérer que si nous ne perdons pas de vue ce qui est poétique. [LHP, 243] 

Habiter alors comme présence attentive et émerveillée qui prend soin du lieu où elle est pour 

qu’il devienne une demeure hospitalière, une demeure visitable et d’où on peut partir visiter. 

C’est quand  j’habite vraiment que  je peux partir à la recherche invitante de l’autre ou lui 

ouvrir ma porte parce que j’ai suffisamment d’assurance dans ma propre demeure pour ne 

pas me sentir menacé par lui. 

Finalement consentir à l’âge où nous sommes et chercher à l’habiter vraiment c’est y trouver 

Dieu et co‐habiter avec lui, faire avec lui notre demeure. 

Jn 14,23 : « « Si quelqu’un m’aime,  il gardera ma parole, et mon Père  l’aimera  ; nous 
viendrons à lui et nous établirons chez lui notre demeure. 

III. Grâce 

La grâce c’est ça, cette présence de Dieu ce don qu’il nous fait de pouvoir vivre notre vie avec 

lui, mais aussi de nous ouvrir aux autres dans le commun souci les uns pour les autres pour 

former le corps du Christ. 

Grâce pour soi : la vieillesse : un temps à recevoir comme une grâce 

Grâce pour la communauté d’avoir des vieillards. 

La personne âgée est « une bénédiction pour une société » dit le pape François  

1) La grâce est un don gratuit 

Le don de Dieu est toujours une pure gratuité 

Jamais, la grâce ne peut‐être de lʹordre du contre‐don. Elle est toujours de l’ordre du don 

premier. Il ne sʹagit pas de  la part de Dieu dʹun contre‐don exigé par  le don premier de 

lʹhomme, cʹest au contraire le don de lʹhomme qui est un don en retour et qui dit que celui‐

 

1  Laudato Si’, § 106. 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / GRÂCE  

04.06.2024 14:43  8 

ci est dʹaccord de sʹinscrire dans cette dynamique de lʹéchange gracieux. Lʹhomme par son 

don dit quʹil reconnaît la précédence du don divin sur tous les dons humains possibles. 

Penser la vieillesse comme un don gracieux qui nous est fait par le Créateur. 

Mais penser aussi la vieillesse comme charisme c’est‐à‐dire comme don accordé par Dieu 

pour l’édification de la communauté. 

Ce que nous donnons à Dieu en retour (le rendre grâce, l’eucharistie) c’est la réception du 

don, le consentement à ce qui est donné et sa fructification. 

Le don gracieux que tous ont reçu nous pousse à porter un autre regard sur ceux que nous 

rencontrons : à quoi sert un embryon, un nouveau‐né, un ami, un handicapé, un vieillard 

proche de la mort ? À rien et pourtant ils sont les réceptacles, les lieux de la grâce. 

2) L'excès 

Le don de la grâce est toujours de lʹordre de ce qui dépasse nos prévisions, de ce qui 

déborde (Causse). Elle est de lʹordre de la surabondance (Rm 5,20 ὑπερεπερίσσευσεν ἡ 

χάρις) du non mesurable (que lʹon ne peut enclore dans une mesure). 

Et comme pour lʹamour, ce débordement de grâce ne prive pas le donateur. 

Cet épisode nous indique la véritable dimension de cet excès de la grâce. Elle nʹest pas 

quelque chose qui vient se surajouter à ce qui est déjà là, mais elle est dʹun autre ordre, 

qualitatif et non pas quantitatif. Le baiser reçu par le lépreux nʹest pas monnayable. 

La grâce nous  indique  la voie dʹun agir  éthique qui  est de  lʹordre du dépassement des 

impossibilités, des craintes, des calculs utilitaires, des prévisions, etc.  

3) La grâce à aller chercher dans des lieux inconfortables 

La radicalité de la grâce, son côté non maîtrisable nous interpelle et nous pousse à aller à sa 

rencontre dans des lieux improbables, où nous n’aurions pas cru la trouver de prime abord. 

à aller dans l’espace du don y rejoindre celui ou celle que la maladie a transformé au point 

où nous ne savons plus ce que nous pouvons en attendre, ou pire au point où nous croyons 

savoir que nous ne pouvons plus rien en attendre. 

Lc 6,27‐35: péricope de l’amour des ennemis 

Oppose l’espace de la grâce et du don à l’espace de la logique contractuelle (donner à ceux 

qui nous rendent, etc.)  

St Bonaventure, Legenda major, I, 5 in Th. Desbonnets et D. Vorreux, Saint François d'Assise: documents, écrits et premières 
biographies, Paris, Ed. Franciscaines, 2002, p. 571 

Or, un jour qu'il se promenait à cheval dans la plaine qui s’étend auprès d’Assise, il trouva un lépreux 
sur son chemin. À cette rencontre inopinée, il éprouva, d’horreur, un choc intense, mais se remettant 
en face de sa résolution de vie parfaite et se rappelant qu’il avait d’abord à se vaincre s’il voulait 
devenir soldat du Christ, il sauta de cheval pour aller embrasser le malheureux. Celui-ci, qui tendait 
la main pour une aumône, reçut avec l’argent un baiser. 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / CONCLUSION  

04.06.2024 14:43  9 

ποία ὑμῖν χάρις ἐστίν ? 

→ « Quelle est pour vous la grâce ? » 

Cela  pourrait  signifier  que  c’est  seulement  en  aimant  l’ennemi,  c’est‐à‐dire  celui  qu’on 

n’avait jamais imaginé pouvoir aimer parce qu’il avait spontanément été placé hors de la 

catégorie  des  gens  aimables  qu’on  se  place  dans  l’espace  où  peut  surgir  la  grâce.  

Si on  reste dans  l’espace où on n’aime que  ceux qu’il  est  raisonnable d’aimer,  la grâce 

n’apparaît pas.  

Appliqué à la vieillesse, cela redit d’une autre manière ce qui fait le fil rouge de cet exposé. 

Il faut aimer ce temps qu’on voit à première vue comme un temps hostile et non aimable 

parce qu’il nous est donné par Dieu. Ce n’est que si, à l’envers de ce que je serais amené à 

faire spontanément, je restitue à l’ennemi son amabilité que la grâce transparaît. De la même 

manière, ce n’est que si j’aime ce temps, sans fausse naïveté, que la grâce peut se faire jour. 

Et toujours garder cette question « Où est la grâce ? » En quels lieux Dieu entraîne‐t‐il pour 

nous montrer la vie et l’amour qu’il fait naître ? 

Dans la vieillesse, ce qui est considéré comme des pertes peut alors devenir le lieu où la grâce 

se manifeste. 

IV. Conclusion 

Ainsi à l’image de Siméon (Celui qui a été entendu) et d’Anne (La gracieuse) le vieillard nous 

montre des lieux inattendus où peut surgir la grâce. Il doit retrouver sa figure de pédagogue 

pour nous dire l’importance du désencombrement, du consentement, de l’espérance, de la 

patience confiante et priante, de la cohabitation avec l’Esprit‐saint. Le vieillard est aussi un 

témoin qui montre au monde une vie qui continue, un âge avec ses ombres et ses lumières 

qu’il est possible d’habiter. 

Ce nʹest pas la vieillesse ou la grâce, la difficulté et le dépérissement où la vie, mais les deux 

ensemble, les deux tenus ensemble. Pour le bibliste Philippe Lefebvre ce que le récit de la 

création nous apprend cʹest que lʹhomme est un tas de poussière tenue en suspension par le 

souffle divin. La vieillesse, peut‐être en accentuant  le  côté poussière, en  rendant  celle‐ci 

visible et menaçante, ne pourrait‐elle pas aussi nous rendre visible le souffle, cʹest‐à‐dire la 

grâce ? 

V. Pistes d’approfondissement :  

Où est la grâce dans nos visitations ? 

Élisabeth âgée n’avait pas eu d’enfants, c’est une blessure de sa vie qui va être transformée 

en fécondité. Chercher en nous et autour de nous des fécondités inattendues. Quʹest‐ce qui 

les fait advenir et quʹest‐ce qui les empêche. 

Élisabeth  voit  sa  jeune  cousine  enceinte  hors mariage.  Elle  sait  dépasser  le  souci  des 

convenances pour recevoir cette situation et y discerner la grâce. Quʹest‐ce qui nous aide à 

reconnaître la grâce en lʹautre et quʹest‐ce qui nous empêche de le faire ?   



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION  

04.06.2024 14:43  10 

 

VI. Visite ou visitation 

1) Ézéchiel 37 ces ossements peuvent-ils revivre ?  

La main du SEIGNEUR fut sur moi ; il me fit sortir par l’esprit du SEIGNEUR et me déposa au milieu de la 
vallée : elle était pleine d’ossements. 
2Il me fit circuler parmi eux en tout sens ; ils étaient extrêmement nombreux à la surface de la vallée, ils 
étaient tout à fait desséchés. 
3Il me dit : « Fils d’homme, ces ossements peuvent‐ils revivre ? » Je dis : « Seigneur DIEU, c’est toi qui le 
sais ! » 
4Il me dit : « Prononce un oracle contre ces ossements ; dis‐leur : Ossements desséchés, écoutez la parole 
du Seigneur. 
5Ainsi parle le Seigneur DIEU à ces ossements : Je vais faire venir en vous un souffle pour que vous viviez. 
6Je mettrai sur vous des nerfs, je ferai croître sur vous de la chair, j’étendrai sur vous de la peau, je mettrai 
en vous un souffle et vous vivrez ; alors vous connaîtrez que je suis le SEIGNEUR. » 
7Je prononçai l’oracle comme j’en avais reçu l’ordre ; il y eut un bruit pendant que je prononçais l’oracle et 
un mouvement se produisit : les ossements se rapprochèrent les uns des autres. 
8Je regardai : voici qu’il y avait sur eux des nerfs, de la chair croissait et il étendit de la peau par‐dessus ; 
mais il n’y avait pas de souffle en eux. 
9Il me dit : « Prononce un oracle sur le souffle, prononce un oracle, fils d’homme ; dis au souffle : Ainsi 
parle le Seigneur DIEU : Souffle, viens des quatre points cardinaux, souffle sur ces morts et ils vivront. » 
10Je prononçai l’oracle comme j’en avais reçu l’ordre, le souffle entra en eux et ils vécurent ; ils se tinrent 
debout : c’était une immense armée. 
11Il me dit : « Fils d’homme, ces ossements, c’est toute la maison d’Israël. Ils disent : “Nos ossements sont 
desséchés, notre espérance a disparu, nous sommes en pièces.” 

12C’est pourquoi, prononce un oracle et dis‐leur : Ainsi parle le Seigneur DIEU : Je vais ouvrir vos tombeaux 
; je vous ferai remonter de vos tombeaux, ô mon peuple, je vous ramènerai sur le sol d’Israël. 

 

La capacité de vivre ne dépend pas que dʹune bonne conformité à une norme biologique voir 

esthétique. Tout cela, cʹest de lʹordre de la poussière assemblée. Il faut le souffle divin pour 

tenir la poussière. Ce souffle est à recevoir constamment. Cʹest lui qui nous maintient en vie 

cʹest‐à‐dire qui fait de nous des êtres vivants et non pas des zombies. Ce souffle à recevoir, il 

est  à  demander.  « Fils  dʹhomme  appelle  le  souffle ...  Souffle  vient  des  quatre  coins  de 

lʹhorizon et rend la vie à ces ossements. » 

Finalement ce souffle de vie reçue il est à rendre. Non pas directement à Dieu, mais à lʹentier 

des êtres dont Dieu se soucie à lʹentier des êtres quʹils veut vivants. Si lʹappel du souffle nʹest 

pas directement adressé à Dieu, mais aux quatre coins de lʹhorizon, peut‐être cela signifie 

que ce Souffle a déjà été donné à la création et que celle‐ci le fait circuler. Lʹappel dʹÉzéchiel, 

qui doit être notre appel à tous est premièrement une disponibilité à recevoir le souffle divin, 

deuxièmement une contribution à la circulation de ce souffle. Venu nous faire vivre, il est 

appelé par dʹautres pour  quʹils vivent aussi. 

  



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION  

04.06.2024 14:43  11 

 

La Visitation,  

la prise de conscience de ce que l’autre porte au plus profond 

Cette manière d’être présent  à  l’autre dans  le  respect  et  l’échange mutuel, Christian de 

Chergé  la densifie encore dans une  impressionnante méditation sur  la Visitation2. Marie 

porteuse du Christ rend visite à Élisabeth enceinte elle aussi pour servir le plan de Dieu. Ce 

que Christian relève, c’est que la louange du Magnificat, qui advient comme point culminant 

de cette rencontre, est suscitée par Élisabeth, elle‐même éveillée au mystère de ce qui se joue 

par un  tressaillement de sa propre  intériorité. Les enfants dans  le sein des deux  femmes 

deviennent la figure de ce qui habite chaque personne humaine. Et toute rencontre devient 

alors la mise en résonnance de ce qui vibre en chacun.  

Ce phénomène de résonnance nous  fait reconnaître ce qui vibre en nous par  la prise au 

sérieux de ce qui vibre en l’autre. Il a fallu que Marie aille à la rencontre de sa cousine pour 

qu’elle arrive à libérer sa louange dans le Magnificat, qui ne pouvait peut‐être se dire que là, 

parce qu’elle y a rencontré une autre femme âgée et fragile dont la vibration intérieure l’a 

renvoyée au mystère qui l’habitait elle. 

Méditation du frère Christian de Chergé lors d’une retraite aux petites sœurs de jésus en 1990  

Il est tout à fait évident que ce mystère de la Visitation, nous devons le privilégier dans 
l’Église qui est la nôtre. 
J’imagine assez bien que nous  sommes dans  cette  situation de Marie qui  va  voir  sa 
cousine Élisabeth et qui porte en elle un  secret vivant qui est encore celui que nous 
pouvons porter nous‐mêmes, une Bonne Nouvelle vivante. Elle l’a reçu d’un ange. C’est 
son secret et c’est aussi le secret de Dieu. Et elle ne doit pas savoir comment s’y prendre 
pour  livrer  ce  secret. Va‐t‐elle  dire  quelque  chose  à  Élisabeth  ?  Peut‐elle  le  dire  ? 
Comment le dire ? Comment s’y prendre ? Faut‐il le cacher ? Et pourtant, tout en elle 
déborde, mais elle ne sait pas. 
D’abord c’est le secret de Dieu. Et puis, il se passe quelque chose de semblable dans le 
sein d’Élisabeth. Elle aussi porte un enfant. Et ce que Marie ne sait pas trop, c’est le lien, 
le rapport, entre cet enfant qu’elle porte et l’enfant qu’Élisabeth porte. Et ça lui serait 
plus facile de s’exprimer si elle savait ce lien. Mais sur ce point précis, elle n’a pas eu de 
révélation, sur la dépendance mutuelle entre les deux enfants. Elle sait simplement qu’il 
y a un lien puisque c’est le signe qui lui a été donné : sa cousine Élisabeth. Et il en est 
ainsi de notre Église qui porte en elle une Bonne Nouvelle ‐ et notre Église c’est chacun 
de nous  ‐ et nous sommes venus un peu comme Marie, d’abord pour  rendre service 
(finalement c’est sa première ambition) … Mais aussi, en portant cette Bonne Nouvelle, 
comment nous allons nous y prendre pour la dire… et nous savons que ceux que nous 
sommes  venus  rencontrer,  ils  sont  un  peu  comme  Élisabeth,  ils  sont  porteurs  d’un 
message qui vient de Dieu. Et notre Église ne nous dit pas et ne sait pas quel est le lien 
exact entre  la Bonne Nouvelle que nous portons et ce message qui  fait vivre  l’autre. 
Finalement, mon Église ne me dit pas quel est le lien entre le Christ et l’Islam. Et je vais 
vers les musulmans sans savoir quel est ce lien. 
Et voici que, quand Marie arrive, c’est Élisabeth qui parle  la première. Pas tout à  fait 
exact, car Marie a dit : « As Salam Alaikoum ! » Et ça, c’est une chose que nous pouvons 

 
2  MOINES DE TIBHIRINE, Heureux ceux qui espèrent : autobiographies spirituelles, coll. Les écrits de Tibhirine, Paris, 

Les Ed. du Cerf, 2018, p. 456-457. 



LA GRÂCE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION  

04.06.2024 14:43  12 

faire  ! On dit  la paix  : La paix soit avec vous  ! Et cette simple salutation a  fait vibrer 
quelque chose, quelqu’un en Élisabeth. Et dans sa vibration, quelque chose s’est dit… 
qui était  la Bonne Nouvelle, pas  toute  la Bonne Nouvelle, mais  ce qu’on pouvait en 
percevoir dans le moment. « D’où me vient‐il que l’enfant qui est en moi a tressailli ? » 
Et vraisemblablement,  l’enfant qui était en Marie a  tressailli  le premier. En  fait, c’est 
entre les enfants que s’est passée cette affaire‐là…  
Et Élisabeth a libéré le Magnificat de Marie. Et finalement, si nous sommes attentifs et 
si nous situons à ce niveau‐là notre rencontre avec  l’autre, dans une attention et une 
volonté de le rejoindre, et aussi dans un besoin de ce qu’il est et de ce qu’il a à nous dire, 
vraisemblablement, il va nous dire quelque chose qui va rejoindre ce que nous portons, 
montrant qu’il est de connivence…  

  


