Thierry Collaud

La grace de la vieillesse

Pour la plupart de nos contemporains, la vieillesse n’est pas un age des plus désirables, vous
en conviendrez. Les modifications corporelles et psychiques qu’elle entraine sont le plus
souvent décrites sous le mode de la perte (perte de I'élasticité de la peau qui produit les rides,
perte de la mobilité articulaire, perte de 1'ouie, perte de 1'équilibre ou perte de la mémoire).
La vieillesse ne semble pas étre un temps ou1 'on gagne, mais un temps ot ce que 1'on avait
accumulé nous est enlevé.

Dans I'espace social également, on va accentuer la perte d’'influence, le nécessaire abandon
des roles sociaux qui constituaient notre identité. Le regard médical souligne encore cette
impression en faisant de la vieillesse le temps de la maladie, le temps d"une vulnérabilité et
d’une fragilité accrue.

Le ressenti négatif, ce sentiment d’étre vieux est encore accentué par le regard extérieur que
notre culture nous pousse a poser sur la personne. Ce qui est valorisé, ce n’est pas d’étre
vieux, mais au contraire c’est de ne pas avoir I'air vieux, de faire plus jeune que son age. La
personne se sent donc vieille par son ressenti intérieur, mais aussi a travers le regard des
autres. Elle se sent mise de coté, exclue du jeu social. Elle est alors comme en attente, mais en
attente de quoi ?

Cette maniere de voir n’est pas neuve. Des I’ Antiquité et méme dans la Bible, la vieillesse si
elle est vue comme le temps de la sagesse est aussi souvent décrite de maniere négative.
Ainsi au chapitre 12 de 'Ecclésiaste :

1Et souviens-toi de ton Créateur aux jours de ton adolescence,
—avant que ne viennent les mauvais jours

et que n‘arrivent les années dont tu diras : « Je ne les aime pas »,
2— avant que ne s'assombrissent le soleil et la lumiére

et la lune et les étoiles,

et que les nuages ne reviennent, puis la pluie,

On a ici une maniere de voir la vieillesse qu’on qualifiera de désespérée ou désespérante dans
la mesure ou on en fait le temps du « ne-plus ». Le déterminisme de la perte nous conduit a
ne rien pouvoir prévoir d’autre qu'une dégradation progressive, une mort qui vient petit a
petit.

J'aimerais vous entrainer a voir la vieillesse sous 1'angle inverse. Non pas un temps idéal
dans lequel tout serait beau et parfait, mais un des temps de notre vie dont on sait les
vulnérabilités, les difficultés et les souffrances. Mais aussi et surtout un temps qui, comme
les autres temps, nous est donné pour que nous laissions germer 1'espérance pour y ouvrir
des portes inattendues ou la Vie pourra surgir. Un temps pour des naissances incertaines et
surprenantes qu’il faut constamment attendre et provoquer.

J'évoquerai donc cette notion de temps-a-saisir, de kairos, que représente la vieillesse.
Comment prend-elle place dans le temps de nos vies, avec sa spécificité.

04.06.2024 14:43 1



LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| TEMPS

Je dirai ensuite que ce temps il faut non pas le subir, mais y consentir et ’habiter dans tous
ses instants. Je développerai cette notion d’habitation qui va beaucoup plus loin que le
simple étre-posé-la.

Ce temps a saisir et a savoir habiter pourra alors étre comme les autres temps de la vie, un
temps recu du donateur par excellence, un temps qu’il vient habiter avec nous et ou il se
manifeste, c’est-a-dire une grace.

l. Temps
1) Accomplir ses jours
Premier mouvement : Il faut sortir la vieillesse du pathologique pour la remettre dans le
temps comme un temps de la vie.
25 Or, il y avait a Jérusalem un homme appelé Syméon. C’était un homme juste et
religieux, qui attendait la Consolation d’Israél, et I'Esprit Saint était sur lui.
26 Il avait regu de I'Esprit Saint 'annonce qu’il ne verrait pas la mort avant d’avoir vu le
Christ, le Messie du Seigneur.
27 Sous l'action de I’Esprit, Syméon vint au Temple. Au moment ou les parents
présentaient I'enfant Jésus pour se conformer au rite de la Loi qui le concernait,
28 Syméon recut 'enfant dans ses bras, et il bénit Dieu en disant :
29 « Maintenant, 6 Maitre souverain, tu peux laisser ton serviteur s’en aller en paix, selon
ta parole.
30, Car mes yeux ont vu le salut
31 que tu préparais a la face des peuples :
32 lumiere qui se révele aux nations et donne gloire a ton peuple Israél. »
Il y avait aussi Anne, Hannah en hébreu, c’est-a-dire la grace! Elle était, si on traduit
littéralement le grec : « avancée dans ses jours ». C'est plus parlant qu'"avancée en age". Elle
avait déja vécu beaucoup de jours et en avait encore quelques-uns a vivre. Elle n’était pas
presque a la fin de son age, presque morte. Elle avait encore des jours entiers a vivre. Des
vrais jours qu’on peut laisser vides et déserts, mais aussi qu’on peut remplir de vie et
d’émerveillement. Chaque jour qui nous est donné est a reprendre avec son début et sa fin.
Chaque jour se vit, il nous interroge : que vas-tu faire de moi ?
La bénédiction divine c’est quand chacun est capable d’accomplir ses jours, de vivre
pleinement tous ceux qui lui sont donnés en reconnaissant la présence du Seigneur qui les
habite.
Ainsi dans la description de la communauté idéale en Is 65 :
20 1l n’y aura plus la de nourrisson emporté en quelques jours ni de vieillard qui
n‘accomplisse pas ses jours. Le plus jeune, en effet, mourra centenaire,
et le plus malchanceux, c’est centenaire aussi qu’il deviendra moins que rien.
2) 3 dimensions du temps.

Ces réflexions nous ramenent a la conception classique du temps qui différencie le chronos,
le temps qui se déroule indépendamment de nous du kairos, du moment qui se présente

04.06.2024 14:43 2



b)

LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| TEMPS

comme un lieu possible de résonnance et qu’il faut savoir reconnaitre sur la chaine du temps
qui passe. Théologiquement, il faudra encore évoquer une troisieme dimension du temps,
qui est sa mise en suspens, c’est la notion d’éternité.

Chronos, le temps qui s’écoule

Chronos — le temps dans sa durée, celui qui se déroule régulierement et que mesure
I'’horloge

Chaque jour est précédé et suivi d'un autre jour. Ainsi ils se suivent et s’enchainent.

C’est temps dans lequel nous sommes, le déroulement régulier des instants, indépendamment
des actions humaines, le temps qui entraine, le temps qui ne se laisse pas arréter ni
influencer.

Temps qu’on ne maitrise pas, qui nous arrive, qui scande notre vie.

Temps de I'enfance, temps de notre age, temps qui nous fait entrer dans la catégorie des
vieux, d’abord des jeunes-vieux a 65 ans puis des vieux-vieux passés le 85 ans.

Tous ces temps ont de la valeur, tous ils sont habitables dans I"aujourd’hui de Dieu.

Sa positivité vient du fait qu’il nous est donn€é, comme une page blanche pour déployer notre
existence. Il nous pousse d’ailleurs a le faire. C’est le temps de 'urgence d'une décision ou le
temps de la remise en question, ceux qui avancent en age le savent trop bien. Il nous pousse
a désirer que quelque chose advienne que des événements signifiants le remplissent, que sa
durée soit créatrice et non destructrice, ce qui est le cas quand plus rien ne le remplit.

On voit bien en disant cela qu’il importe que le chronos ne soit pas qu'une succession
d’instants, mais que ceux-ci soient densifiés, que le temps soit habité. C’est ce que vient
signifier la notion de kodo / kairos.

Kairos

Le pape Francois dans ses catécheses sur la vieillesse oppose «l'arrogance du temps de
I'horloge » a la « beauté des rythmes de la vie »

Le temps-koudo / kairos, c’est ce qui désigne I'épaisseur la densité d"'un moment particulier
du temps-chronos. Il désigne une portion de temps déterminée par son contenu.

De quoi seront remplis nos jours ?

Katpoo/kairos était, a 1'origine dans I'antiquité grecque, un terme utilisé en médecine pour
désigner le moment approprié, le moment favorable pour agir sur une maladie, I'action
thérapeutique ne devant venir ni trop tot ni trop tard. Le moment juste, ’est-a-dire celui ou
I'action s’ajuste a la maladie telle qu’elle évolue chez une personne particuliere et ou
l'intervention appropriée permet de retrouver la santé.

La question se pose alors : « le moment favorable pour quoi ? ». Au sens médical il faudra
dire : pour la vie du patient, la vie biologique certes, mais c’est loin d’étre suffisant.

Par analogie, au sens général, le kaipoc (kairos) c’est le moment ou la vraie vie, la vie en
plénitude (Jn 10,10) trouve l'occasion de sourdre et offre ses prémices qui sont a accueillir et
a reconnaitre.

04.06.2024 14:43 3



LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| TEMPS

Alors ce sera le moment favorable pour la guérison pleine, pour la liberté, pour la présence,
et si imparfaite et provisoire qu’elles puissent étre encore, pour la rencontre et la jouissance
de Dieu et les uns des autres en Dieu comme dit saint Augustin, en un mot le moment
favorable pour le salut.

La tache principale en rapport avec le kairos c’est de le reconnaitre. Surtout quand il s’agit
du kairos de la grace. Il s’agit de ne pas passer a coté de la Visitation divine.

Lc 19,44 : [Jésus pleure sur Jérusalem] ... Tu n’as pas reconnu le temps (kairos) ou tu fus
visitée !
Il s’agit de repérer chez le vieillard comme chez tout autre I'instant, la portion de temps qui

peut devenir porteuse de vie, ou la vie peut étre réactivée, ou1 on peut souffler sur la braise
pour la rallumer.

Pour qui le moment est-il favorable ? Il faut éviter la réponse trop simple faisant de celui qui
vient demander de 'aide le seul bénéficiaire. Le moment est toujours favorable pour I'aidé
et pour l'aidant. Mais pour cela il faut savoir faire coincider les temps, accepter d’attendre,
étre dans la patience et 'espérance pour l'autre. C'est a ce prix que l'on pourra tenter de
converger vers un kaiQog (kairos) commun.

Iy alale kaipog (kairos) dans toute sa plénitude, c’est-a-dire comme occasion de faire naitre
du neuf, quand il se dit dans l'ouverture a une présence I'un a l'autre comme celle
magnifique de Jésus et de Marie au matin de Paques. (Jn, 20,16)

Jésus lui dit : « Marie ! », se retournant elle lui dit en hébreu « Rabouni ! »

Un baiser, une accolade ne trouvent leur signification que quand les deux partenaires sont
dans la coincidence des kauot (kairoi) sinon on tombe a plat et rien n’advient. saint Frangois
qui embrasse le lépreux amene a celui-ci un en plus de I'aumone, il partage avec lui la
tendresse du baiser et il en retira pour lui-méme une joie et une douceur infinies.

Progressivement au cours de ma pratique médicale (mais cela vaut pour toute rencontre
« soignante » ... c'est-a-dire toute rencontre) j'ai abandonné 1'idée naive qu'il y a un malade
et un médecin et que le médecin guérit le malade. Je pense qu'il faut beaucoup plus faire
intervenir le paradigme du guérisseur blessé. Il y a des blessures partagées qui ont été
guéries dans I'interaction soignant-soigné, et on se rend compte que ces blessures n’étaient
pas uniquement chez le malade.

Encore plus quand il s’agit de la vie et du salut, les moments favorables des uns et des autres
sont en interdépendances. IIs se construisent ensemble, ils se soutiennent et s’amplifient ou
au contraire s'inhibent mutuellement. C’est ce qu’en éthique sociale on appelle le bien
commun, ce que visait saint Paul en 1Co 12 dans sa métaphore de la communauté comme
corps ou tous les membres sont interdépendants et portent « commun souci les uns des
autres » (1Co 12,29).

Eternité
L’introduction d"une dimension supplémentaire : L’éternité ou le temps de Dieu.

Comment penser la présence de Dieu a nos cotés ? Dieu-avec-nous est-il pris avec nous dans
le chronos ?

04.06.2024 14:43 4



LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| TEMPS

Non, Dieu transcende le temps, non pas selon le mode d'un avant ou d’un apres, mais selon
celui d'un éternel présent qui contient tous les temps passés, présent et futur. Saint Augustin
qui a longuement médité sur le temps dans le célebre livre XI des Confessions, le résume par
la formule lapidaire " Ton aujourd'hui c'est I'éternité".

L’éternité n'est pas un temps que 'on aurait distendu a l'infini (qui est d’ailleurs plus
inquiétant qu’attirant). L'éternité est autre que le temps c’est-a-dire qu’elle n’est pas une
succession d’instants, qu’il n'y a pas en elle d’avant et d’apres. « Ton aujourd’hui c’est
I'éternité » la formule d’Augustin renvoie a la notion de simultanéité qui est une des
caractéristiques fortes de ce concept.

La deuxiéme caractéristique de I'éternité découle de cette simultanéité atemporelle.

L’éternité est une plénitude de vie

« Ce qui est vraiment éternel n’est pas seulement étant, il est aussi vivant » dit St Thomas
renvoyant a la définition classique que Boece donne de I'éternité : « la possession compléte,
simultanée et parfaite de la vie sans fin ».

On voit bien que I'on est dans quelque chose de beaucoup plus riche que simplement une
temporalité plus ou moins dilatée.

Et alors quand on va dire que les instants de nos vies, nos kaiot (kairoi) sont présents a
I'éternité de Dieu cela veut dire qu’ils sont mis en lien et qu’ils sont fécondés par sa vie pleine
et éternelle.

Ce que nous mobilisons ou que nous révélons dans notre vie de foi, mais plus
spécifiquement dans nos pratiques sacramentelles, c’est justement ce lien, cette coexistence
entre nos vies et1'éternité de Dieu, cette ouverture possible sur un aujourd’hui, un maintenant
qui prend une densité extraordinaire et qui devient capable de combattre le mal le plus
radical.

S. Sophrone de Jérusalem, Hymne de I'office byzantin de la Théophanie

Aujourd'hui les flots du Jourdain sont changés en source de salut par la présence du
Seigneur... Aujourd'hui les offenses des hommes sont effacées dans les eaux du Jourdain.
Aujourd'hui le paradis s'ouvre devant I'humanité et le Soleil de justice brille sur nous (Ma
3,20)... Aujourd'hui le Maitre se hate de se faire baptiser afin de relever le genre humain.
Aujourd'hui celui qui ne peut s'abaisser s'incline devant son propre serviteur pour nous
délivrer de I'esclavage. Aujourd'hui nous avons acquis le Royaume des cieux, car il n'y
aura pas de fin au Royaume du Seigneur.

Aujourd'hui la terre et la mer partagent la joie du monde et le monde est rempli
d'allégresse.

En résumé :

La vieillesse la période de la vie ou le chronos, ou le temps qui s'écoule prend une allure
différente. Il est marqué par une fin.

La fin c’est le terme, le retour a la poussiere.

Mais la fin, c'est aussi dans le sens, ce que les anciens appelaient le telos, le but de la course
l'arrivée dans le sens sportif du terme.

Penser le temps et sa fin, c'est aussi les remettre en perspective d'éternité comme une
dimension de cette existence déja. La vie éternelle elle commence déja maintenant comme le

04.06.2024 14:43 5



LA GRACE DE LA VIEILLESSE / CONSENTIR A HABITER

dit une préface du missel romain : "Dans cette existence que nous recevons chaque jour de
ta grace, la vie éternelle est déja commencée ». Préface, c'est-a-dire début de la liturgie
eucharistique qui est I'exemple type de la réalité divine qui pénetre et transfigure notre
temps humain. C'est ce qu'on appelle le kairos le moment favorable la breche dans la
temporalité pour une autre dimension. S'il est donné de maniere explicite et forte, la plus
forte, dans 'eucharistie, cette grace pénetre nos existences dans de multiples moments. Il est
alors fondamental de pouvoir les repérer, les reconnaitre et s'en laisser imprégner.

Consentir a habiter

Entrer dans la vieillesse c’est comme un déménagement. On doit quitter un endroit que 'on
connaissait bien pour un lieu inconnu, une habitation plus petite. On y arrive avec nos
bagages et il faut réemmeénager, c’est-a-dire réarranger nos souvenirs, nos outils, nos lieux
de repos et de ressourcement pour continuer a vivre.

Parfois c’est dur, on ne voulait pas étre 1a. On aurait préféré rester dans I'autre lieu, celui de
la vie « adulte ». Alors, comme on est bien obligé, on y est en voulant étre ailleurs. On subit.
Mais on ne fait rien quand on subit, on est obnubilé par ce qui nous est imposé et que 'on
refuse. On n’a qu'une idée c’est de nous en débarrasser au plus vite. Refus de la vieillesse
qui se cogne a son inéluctabilité. Paul Ricceur nous propose de sortir du subir stérile pour
passer au consentir.

Il y a dans nos vies vieillissantes de la limite, de 'indésirable, du pénible, du tragique, du
douloureux. Si nous consentons a cette limite, nous pourrons voir alors qu’il nous reste
encore malgré tout des espaces de liberté, des possibilités de création, des possibilités de joie.
Paradoxalement, consentir a habiter le lieu de la vieillesse nous amene a sortir d'un
enfermement dans ce que le philosophe appelle « la tristesse du fini ». Ricceur dit qu’alors,
« ce qui me brise devient le principe d'une efficacité toute nouvelle ». Frere Roger de Taizé
disait la méme chose a sa maniere :

« Sans arriere-pensée, sans regret, sans nostalgie, cueillir les événements, méme
minimes, avec un émerveillement non épuisable. Va, chemine, mets un pas devant
I'autre, avance du doute vers la foi et ne te préoccupe pas des impossibilités. Allume un
feu, méme avec les épines qui te déchirent. » (Vivre I'inespéré, p. 90)

Plus encore, le consentement a la vieillesse, a la différence du subir, va nous impliquer
comme acteur actif dans sa construction. Celui qui consent co-évolue. Alors comment est-ce
que nous co-évoluons avec nos corps, avec le corps vieillissant de ceux qui marchent en
meéme temps que nous ?

Ne nous leurrons pas, le chemin du consentement est difficile et sans arrét a refaire, mais
pour celle ou celui qui y arrive, il est source de joie. C'est justement, dit encore Ricoeur un
peu plus loin, cette capacité de découvrir une liberté possible au milieu des difficultés qui
amene a la joie. Il résume cela dans cette formule lapidaire :

Lhomme c’est la joie du oui dans la tristesse du fini

Si subir nous pousse a un simple étre la qui voudrait étre ailleurs, le pas du consentir nous
amene a habiter vraiment le lieu ol1 nous sommes.

04.06.2024 14:43 6



LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| GRACE

Habiter ¢a n’est pas seulement occuper un lieu, c’est intégrer ses contraintes (par exemple
ses dimensions) pour y étre véritablement présent.

Habiter c’est construire avec l'espace habité est un rapport respectueux qui sache le
«ménager » C'est-a-dire protéger, épargner le lieu comme dit Heidegger, lui «tendre
amicalement la main » dit le pape Frangois!. Le lieu devient demeure (« maison commune »
dit Lausato Si’) quand il accueille ceux qui I'habitent et qu’il leur permet d’habiter.

L’homme n’habite pas en tant qu’il se borne a organiser son séjour sur la terre [LHP, 242] dit
Heidegger. La véritable maniere d’habiter la terre c’est de 'habiter « en poete ». Le probleme,
dit-il, c’est que la plupart du temps, « nous habitons vraisemblablement sans la moindre
poésie ».
Il se pourrait donc que notre habitation sans poésie, son impuissance a prendre la
mesure, provinssent d’un étrange exces, d’'une fureur de mesure et de calcul. ... Un

renversement de cette facon non-poétique d’habiter nous atteindra-t-il et quand ? Nous
ne pouvons l'espérer que si nous ne perdons pas de vue ce qui est poétique. [LHP, 243]

Habiter alors comme présence attentive et émerveillée qui prend soin du lieu ou elle est pour
qu’il devienne une demeure hospitaliere, une demeure visitable et d’oli on peut partir visiter.
C’est quand jhabite vraiment que je peux partir a la recherche invitante de l'autre ou lui
ouvrir ma porte parce que j'ai suffisamment d’assurance dans ma propre demeure pour ne
pas me sentir menacé par lui.

Finalement consentir a I’age ol nous sommes et chercher a I'habiter vraiment c’est y trouver
Dieu et co-habiter avec lui, faire avec lui notre demeure.

Jn 14,23 : « « Si quelqu’'un m’aime, il gardera ma parole, et mon Pére I'aimera ; nous
viendrons a lui et nous établirons chez lui notre demeure.

Grace

1)

La grace C'est ca, cette présence de Dieu ce don qu’il nous fait de pouvoir vivre notre vie avec
lui, mais aussi de nous ouvrir aux autres dans le commun souci les uns pour les autres pour
former le corps du Christ.

Grace pour soi : la vieillesse : un temps a recevoir comme une grace

Grace pour la communauté d’avoir des vieillards.

La personne agée est « une bénédiction pour une société » dit le pape Francois

La grace est un don gratuit

Le don de Dieu est toujours une pure gratuité

Jamais, la grace ne peut-étre de I'ordre du contre-don. Elle est toujours de 1'ordre du don
premier. Il ne s'agit pas de la part de Dieu d'un contre-don exigé par le don premier de
I'homme, c'est au contraire le don de 'homme qui est un don en retour et qui dit que celui-

' Laudato Si’, § 106.

04.06.2024 14:43 7



2)

3)

LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| GRACE

ci est d'accord de s'inscrire dans cette dynamique de I'échange gracieux. L'homme par son
don dit qu'il reconnait la précédence du don divin sur tous les dons humains possibles.

Penser la vieillesse comme un don gracieux qui nous est fait par le Créateur.

Mais penser aussi la vieillesse comme charisme c’est-a-dire comme don accordé par Dieu
pour I'édification de la communauté.

Ce que nous donnons a Dieu en retour (le rendre grace, I'eucharistie) c’est la réception du
don, le consentement a ce qui est donné et sa fructification.

Le don gracieux que fous ont requ nous pousse a porter un autre regard sur ceux que nous
rencontrons : a quoi sert un embryon, un nouveau-né, un ami, un handicapé, un vieillard
proche de la mort ? A rien et pourtant ils sont les réceptacles, les lieux de la grace.

L'exces

Le don de la grace est toujours de 'ordre de ce qui dépasse nos prévisions, de ce qui
déborde (Causse). Elle est de I'ordre de la surabondance (Rm 5,20 Ortepemepiooevoev 1)
X&o15) du non mesurable (que 1'on ne peut enclore dans une mesure).

Et comme pour 'amour, ce débordement de grace ne prive pas le donateur.

St Bonaventure, Legenda major, |, 5 in Th. Desbonnets et D. Vorreux, Saint Frangois d'Assise: documents, écrits et premiéeres
biographies, Paris, Ed. Franciscaines, 2002, p. 571

Or, un jour qu'il se promenait a cheval dans la plaine qui s’étend aupres d’Assise, il trouva un 1épreux
sur son chemin. A cette rencontre inopinée, il éprouva, d’horreur, un choc intense, mais se remettant
en face de sa résolution de vie parfaite et se rappelant qu’il avait d’abord a se vaincre s’il voulait
devenir soldat du Christ, il sauta de cheval pour aller embrasser le malheureux. Celui-ci, qui tendait
la main pour une aumone, regut avec 1’argent un baiser.

Cet épisode nous indique la véritable dimension de cet exces de la grace. Elle n'est pas
quelque chose qui vient se surajouter a ce qui est déja la, mais elle est d'un autre ordre,
qualitatif et non pas quantitatif. Le baiser recu par le lépreux n'est pas monnayable.

La grace nous indique la voie d'un agir éthique qui est de l'ordre du dépassement des
impossibilités, des craintes, des calculs utilitaires, des prévisions, etc.

La grace a aller chercher dans des lieux inconfortables

La radicalité de la grace, son coté non maitrisable nous interpelle et nous pousse a aller a sa
rencontre dans des lieux improbables, ou nous n’aurions pas cru la trouver de prime abord.
a aller dans I'espace du don y rejoindre celui ou celle que la maladie a transformé au point
ol nous ne savons plus ce que nous pouvons en attendre, ou pire au point o1 nous croyons
savoir que nous ne pouvons plus rien en attendre.

Lc 6,27-35: péricope de I'amour des ennemis

Oppose I'espace de la grace et du don a I'espace de la logique contractuelle (donner a ceux
qui nous rendent, etc.)

04.06.2024 14:43 8



V.

LA GRACE DE LA VIEILLESSE /| CONCLUSION

rola DUV X4&o1S éotiv ?

— « Quelle est pour vous la grace ? »

Cela pourrait signifier que c’est seulement en aimant I'ennemi, c’est-a-dire celui qu’on
n’avait jamais imaginé pouvoir aimer parce qu’il avait spontanément été placé hors de la
catégorie des gens aimables qu'on se place dans l'espace ou peut surgir la grace.
Si on reste dans l'espace ou on n’aime que ceux qu’il est raisonnable d’aimer, la grace
n’apparait pas.

Appliqué a la vieillesse, cela redit d"'une autre maniere ce qui fait le fil rouge de cet exposé.

Il faut aimer ce temps qu’on voit a premiere vue comme un temps hostile et non aimable
parce qu’il nous est donné par Dieu. Ce n’est que si, a 'envers de ce que je serais amené a
faire spontanément, je restitue a I'ennemi son amabilité que la grace transparait. De la méme
maniere, ce n’est que si j’aime ce temps, sans fausse naiveté, que la grace peut se faire jour.

Et toujours garder cette question « Ou est la grace ? » En quels lieux Dieu entraine-t-il pour
nous montrer la vie et 'amour qu'il fait naitre ?

Dans la vieillesse, ce qui est considéré comme des pertes peut alors devenir le lieu ou la grace
se manifeste.

Conclusion

Ainsi a'image de Siméon (Celui qui a été entendu) et d’Anne (La gracieuse) le vieillard nous
montre des lieux inattendus ot peut surgir la grace. Il doit retrouver sa figure de pédagogue
pour nous dire I'importance du désencombrement, du consentement, de l'espérance, de la
patience confiante et priante, de la cohabitation avec I’Esprit-saint. Le vieillard est aussi un
témoin qui montre au monde une vie qui continue, un age avec ses ombres et ses lumieres
qu’il est possible d’habiter.

Ce n'est pas la vieillesse ou la grace, la difficulté et le dépérissement ou1 la vie, mais les deux
ensemble, les deux tenus ensemble. Pour le bibliste Philippe Lefebvre ce que le récit de la
création nous apprend c'est que 'homme est un tas de poussiere tenue en suspension par le
souffle divin. La vieillesse, peut-étre en accentuant le cté poussiere, en rendant celle-ci
visible et menagante, ne pourrait-elle pas aussi nous rendre visible le souffle, c'est-a-dire la
grace ?

Pistes d’approfondissement :

Ou est la grace dans nos visitations ?

Elisabeth agée n’avait pas eu d’enfants, c’est une blessure de sa vie qui va étre transformée
en fécondité. Chercher en nous et autour de nous des fécondités inattendues. Qu'est-ce qui
les fait advenir et qu'est-ce qui les empéche.

Elisabeth voit sa jeune cousine enceinte hors mariage. Elle sait dépasser le souci des
convenances pour recevoir cette situation et y discerner la grace. Qu'est-ce qui nous aide a
reconnaitre la grace en l'autre et qu'est-ce qui nous empéche de le faire ?

04.06.2024 14:43 9



VI.

LA GRACE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION

Visite ou visitation

1) Ezéchiel 37 ces ossements peuvent-ils revivre ?

La main du SEIGNEUR fut sur moi ; il me fit sortir par I'esprit du SEIGNEUR et me déposa au milieu de la
vallée : elle était pleine d’ossements.

21l me fit circuler parmi eux en tout sens ; ils étaient extrémement nombreux a la surface de la vallée, ils
étaient tout a fait desséchés.

31l me dit : « Fils d’homme, ces ossements peuvent-ils revivre ? » Je dis : « Seigneur DIEU, c’est toi qui le
sais | »

41l me dit : « Prononce un oracle contre ces ossements ; dis-leur : Ossements desséchés, écoutez la parole
du Seigneur.

5Ainsi parle le Seigneur DIEU a ces ossements : Je vais faire venir en vous un souffle pour que vous viviez.
6Je mettrai sur vous des nerfs, je ferai croitre sur vous de la chair, j’étendrai sur vous de la peau, je mettrai
en vous un souffle et vous vivrez ; alors vous connaitrez que je suis le SEIGNEUR. »

7Je prononcgai I'oracle comme j’en avais recu l'ordre ; il y eut un bruit pendant que je pronongais |'oracle et
un mouvement se produisit : les ossements se rapprochérent les uns des autres.

8Je regardai : voici qu’il y avait sur eux des nerfs, de la chair croissait et il étendit de la peau par-dessus ;
mais il n’y avait pas de souffle en eux.

91l me dit : « Prononce un oracle sur le souffle, prononce un oracle, fils dhomme ; dis au souffle : Ainsi
parle le Seigneur DIEU : Souffle, viens des quatre points cardinaux, souffle sur ces morts et ils vivront. »
10Je pronongai 'oracle comme j’en avais recu I'ordre, le souffle entra en eux et ils vécurent ; ils se tinrent
debout : c’était une immense armée.

111l me dit : « Fils d’homme, ces ossements, c’est toute la maison d’Israél. Ils disent : “Nos ossements sont
desséchés, notre espérance a disparu, nous sommes en pieces.”

12C’est pourquoi, prononce un oracle et dis-leur : Ainsi parle le Seigneur DIEU : Je vais ouvrir vos tombeaux
; je vous ferai remonter de vos tombeaux, 6 mon peuple, je vous ramenerai sur le sol d’Israél.

La capacité de vivre ne dépend pas que d'une bonne conformité a une norme biologique voir
esthétique. Tout cela, c'est de I'ordre de la poussiere assemblée. 1l faut le souffle divin pour
tenir la poussiere. Ce souffle est a recevoir constamment. C'est lui qui nous maintient en vie
c'est-a-dire qui fait de nous des étres vivants et non pas des zombies. Ce souffle a recevoir, il
est a demander. «Fils d'homme appelle le souffle ... Souffle vient des quatre coins de
I'horizon et rend la vie a ces ossements. »

Finalement ce souffle de vie recue il est a rendre. Non pas directement a Dieu, mais a I'entier
des étres dont Dieu se soucie a I'entier des étres qu'ils veut vivants. Si l'appel du souffle n'est
pas directement adressé a Dieu, mais aux quatre coins de I'horizon, peut-étre cela signifie
que ce Souffle a déja été donné a la création et que celle-ci le fait circuler. L'appel d'Ezéchiel,
qui doit étre notre appel a tous est premiérement une disponibilité a recevoir le souffle divin,
deuxiemement une contribution a la circulation de ce souffle. Venu nous faire vivre, il est
appelé par d'autres pour qu'ils vivent aussi.

04.06.2024 14:43 10



LA GRACE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION

La Visitation,

la prise de conscience de ce que l’autre porte au plus profond

Cette maniere d’étre présent a I'autre dans le respect et 'échange mutuel, Christian de
Chergé la densifie encore dans une impressionnante méditation sur la Visitation?>. Marie
porteuse du Christ rend visite a Elisabeth enceinte elle aussi pour servir le plan de Dieu. Ce
que Christian releve, c’est que la louange du Magnificat, qui advient comme point culminant
de cette rencontre, est suscitée par Elisabeth, elle-méme éveillée au mystére de ce qui se joue
par un tressaillement de sa propre intériorité. Les enfants dans le sein des deux femmes
deviennent la figure de ce qui habite chaque personne humaine. Et toute rencontre devient
alors la mise en résonnance de ce qui vibre en chacun.

Ce phénomene de résonnance nous fait reconnaitre ce qui vibre en nous par la prise au
sérieux de ce qui vibre en l'autre. Il a fallu que Marie aille a la rencontre de sa cousine pour
qu’elle arrive a libérer sa louange dans le Magnificat, qui ne pouvait peut-étre se dire que la,
parce qu’elle y a rencontré une autre femme agée et fragile dont la vibration intérieure I'a
renvoyé€e au mystere qui 'habitait elle.

Méditation du frére Christian de Chergé lors d’une retraite aux petites sceurs de jésus en 1990

Il est tout a fait évident que ce mystére de la Visitation, nous devons le privilégier dans
I'Eglise qui est la notre.

J'imagine assez bien que nous sommes dans cette situation de Marie qui va voir sa
cousine Elisabeth et qui porte en elle un secret vivant qui est encore celui que nous
pouvons porter nous-mémes, une Bonne Nouvelle vivante. Elle I'a recu d'un ange. C'est
son secret et c'est aussi le secret de Dieu. Et elle ne doit pas savoir comment s’y prendre
pour livrer ce secret. Va-t-elle dire quelque chose a Elisabeth ? Peut-elle le dire ?
Comment le dire ? Comment s'y prendre ? Faut-il le cacher ? Et pourtant, tout en elle
déborde, mais elle ne sait pas.

D’abord c’est le secret de Dieu. Et puis, il se passe quelque chose de semblable dans le
sein d'Elisabeth. Elle aussi porte un enfant. Et ce que Marie ne sait pas trop, c’est le lien,
le rapport, entre cet enfant qu'elle porte et I'enfant qu’Elisabeth porte. Et ¢a lui serait
plus facile de s'exprimer si elle savait ce lien. Mais sur ce point précis, elle n'a pas eu de
révélation, sur la dépendance mutuelle entre les deux enfants. Elle sait simplement qu'il
y a un lien puisque c’est le signe qui lui a été donné : sa cousine Elisabeth. Et il en est
ainsi de notre Eglise qui porte en elle une Bonne Nouvelle - et notre Eglise c’est chacun
de nous - et nous sommes venus un peu comme Marie, d'abord pour rendre service
(finalement c'est sa premiére ambition) ... Mais aussi, en portant cette Bonne Nouvelle,
comment nous allons nous y prendre pour la dire... et nous savons que ceux que nous
sommes venus rencontrer, ils sont un peu comme Elisabeth, ils sont porteurs d’'un
message qui vient de Dieu. Et notre Eglise ne nous dit pas et ne sait pas quel est le lien
exact entre la Bonne Nouvelle que nous portons et ce message qui fait vivre 'autre,
Finalement, mon Eglise ne me dit pas quel est le lien entre le Christ et I'lslam. Et je vais
vers les musulmans sans savoir quel est ce lien.

Et voici que, quand Marie arrive, c'est Elisabeth qui parle la premiére. Pas tout a fait
exact, car Marie a dit : « As Salam Alaikoum ! » Et ¢a, c’est une chose que nous pouvons

2 MOINES DE TIBHIRINE, Heureux ceux qui espéerent : autobiographies spirituelles, coll. Les écrits de Tibhirine, Paris,
Les Ed. du Cerf, 2018, p. 456-457.

04.06.2024 14:43 11



LA GRACE DE LA VIEILLESSE / VISITE OU VISITATION

faire ! On dit la paix : La paix soit avec vous ! Et cette simple salutation a fait vibrer
quelque chose, quelqu’un en Elisabeth. Et dans sa vibration, quelque chose s'est dit...
qui était la Bonne Nouvelle, pas toute la Bonne Nouvelle, mais ce qu‘on pouvait en
percevoir dans le moment. « D'ou me vient-il que I'enfant qui est en moi a tressailli ? »
Et vraisemblablement, I'enfant qui était en Marie a tressailli le premier. En fait, c'est
entre les enfants que s'est passée cette affaire-la...

Et Elisabeth a libéré le Magnificat de Marie. Et finalement, si nous sommes attentifs et
si nous situons a ce niveau-la notre rencontre avec l'autre, dans une attention et une
volonté de le rejoindre, et aussi dans un besoin de ce qu'il est et de ce qu'il a a nous dire,
vraisemblablement, il va nous dire quelque chose qui va rejoindre ce que nous portons,
montrant qu'il est de connivence...

04.06.2024 14:43 12



